
1

�De kringloop van het leven 
Door Jacob (Jac.) Moleschott

Ingekorte vertaling door René van Elst
�

Opgedragen aan Moleschott-promotor Frans van Gaal

© tekst, René van der Elst, Amstelveen, 2024/2025
Uitgegeven door de Stichting Jacob Moleschott
’s-Hertogenbosch, december 2025

www.jacobmoleschott.nl
info@jacobmoleschott.nl



2

Over deze uitgave

De Bossche geleerde Jacob Moleschott kan met een beetje goede 
wil als de eerste moderne vrijdenker beschouwd worden. Ik geef u 
inzage in zijn – uit vrijdenkersoogpunt gezien – belangrijkste werk, 
Der Kreislauf des Lebens, uit 1852.

Wij lezen de belangrijkste/interessantste passages uit het uit 
twintig ‘brieven’ bestaande werk. Daarbij ligt de nadruk op wat 
Moleschott aanvoert voor de kringloop van chemische stoffen in 
het bestaan van planten en dieren en op zijn bezwaren tegen de 
teleologische (want op geloof gebaseerde) visie van Justus von Lie-
big en andere wetenschappers en tegen het concept ‘levenskracht’ 
als datgene wat ‘dode’ materie van organismen zou onderscheiden. 
Hij geeft zijn materialistische visie op de geest; daaraan koppelt hij 
uiteenzettingen over de wil en de moraal. Hij veracht moraalrid-
ders, pleit voor een mild strafrecht zonder doodstraf, komt op voor 
strijd tegen onderdrukking en stelt dat priesters veel slachtoffers 
hebben gemaakt. In de 20e brief pleit hij voor crematie (hij voert 
als argumenten onder meer aan verrijking van de lucht met kooldi-
oxide en ammoniak – daar denken wij nu bepaald anders over) en 
voor goede voeding voor de arbeidende bevolking. Vlees vindt hij 
een heel belangrijk onderdeel van goede voeding. Hij heeft echter 
een probleem met volkorenbrood… Hij verdedigt het socialisme en 
wijst een communisme met vèrgaande gelijkheid af. Hij spreekt 
zich voorzichtig uit voor een ander erfrecht om ongelijkheid te 
voorkomen.

Met de haakjes is/zijn bedoeld: 	  
	 (…)	 overgeslagen stuk tekst
	<…>	 samengevatte zin
	 […]	 toevoeging, opmerking of toelichting van de bewerker.



3

De kringloop van het leven.

Fysiologische commentaren op Liebigs Chemische Brieven,
door Jac. Moleschott.

Mainz, Uitgeverij van Victor v. Zabern. 1852.

Gedrukt door Th. v. Zabern in Mainz. 
Gescand door Google Books bij de  
Koninklijke Bibliotheek in Den Haag



4

Voorwoord.

Meteen in het voorwoord spreekt Moleschott zich uit 
voor empirie en filosofisch materialisme en tegen ge-
loof en filosofisch idealisme:

(…) <Ik wil er hier> mijn steentje toe bijdragen, om nietszeggen-
de uitspraken uit een traditie van willekeur te verdringen van de 
leerstoel [in het academisch onderwijs], met gebruikmaking van 
chemische balansen, luchtpompen en vergrootglazen. Onze om-
standigheden zullen zich pas vrijelijk ontwikkelen als we putten uit 
de bron van de realiteit, en dan zijn we net zo ver verwijderd van 
de mysteries van de Kerk als we zijn van de dromen van degenen 
die zichzelf idealisten noemen, en die toch te weinig vertrouwd 
zijn met de oorsprong van de idee, om die oorsprong te zien in het 
evidente wonder van de natuur die in materie en vorm leeft.

Heidelberg, 3 april 1852.
Jac. Moleschott.



5

Inhoudsopgave

De volgende inhoudsopgave laat al zien dat niet alle 
‘brieven’, waarmee gereageerd wordt op de ‘Chemi-
sche Briefe’ van Justus von Liebig, filosofisch interes-
sant zijn; de meeste betreffen concrete informatie en 
onderzoeksresultaten met betrekking tot stofwisseling 
en groei van organismen. De paginanummers hebben 
betrekking op de gebruikte uitgave van 1852.

-	 Aan Justus Liebig. 1
-	 Eerste brief. Openbaring en natuurwet. 11
-	 Tweede brief. Bronnen van kennis van de mens. 20
-	 Derde brief. Onsterfelijkheid van de materie. 36
-	 Vierde brief. De groei van planten en dieren. 45
-	� Vijfde brief. De aarde als werktuig voor de schepping van 

planten en dieren. 55
-	 Zesde brief. Kringloop van de stof. 66
-	 Zevende brief. De plant en de bodem. 85
-	 Achtste brief. Planten en dieren. 96
-	 Negende brief. Voeding en ademhaling. 112
-	� Tiende brief. Ontwikkeling van voedsel in het lichaam van het 

dier. 127
-	 Elfde brief. De as van dieren en mensen. 143
-	 Twaalfde brief. Regressie in het dier. 169
-	 Dertiende brief. Regressie in de plant. 193
-	 Veertiende brief. De warmte van planten en dieren. 218
-	� Vijftiende brief. De geleidelijke ontwikkeling van de materie. 255
-	 Zestiende brief. De materie regeert de mens. 279
-	 Zeventiende brief. Energie en materie. 313
-	 Achttiende brief. Het denken. 364
-	 Negentiende brief. De wil. 403
-	 Twintigste brief. Voor het leven. 435



6

Aan Justus Liebig

Veel van de opvattingen die u in uw Chemische Brieven hebt 
geuit <vormen> een banier waaromheen veel van de beste weten-
schappers zich met overtuiging scharen. Een ieder (…) zal mij graag 
toestaan om uw banier, beschreven met uw inzichten, een van de 
belangrijkste boekrollen van de wetenschap te noemen.

Ook ik was enthousiast over deze banier, maar, ik geef het eerlijk 
toe, vaak niet om haar te volgen. In mijn antwoorden op uw brie-
ven heb ik uitdrukking gegeven aan mijn inzichten, die vaak scherp 
tegengesteld zijn aan de uwe (…). <Het zij> verre van mij om u met 
mijn woorden de les te willen lezen. U bent ook bekend met het 
materiaal dat ik hier heb geprobeerd te ordenen en genietbaar te 
maken voor brede kringen van het volk, niet alleen voor de hoogst 
opgeleiden. Ik verlang voor mijzelf slechts het recht om ook mijn 
conclusies te trekken uit dit materiaal; ik ben niet zo vermetel te 
hopen dat mijn voorstelling van zaken u zal overtuigen. En daarom 
zijn deze antwoorden niet direct aan u gericht. <Ik wil mij ook> 
richten tot de lezers die, net als ik, uw opvattingen beschouwen als 
een onderdeel van de wetenschap, maar zonder dat zij duidelijk 
zien dat de wetenschap steeds in ontwikkeling is. (…)

Wie de moeite neemt om in mijn boek naar bewijzen te zoe-
ken, en te toetsen hoe de werkelijke kennis zich nu verhoudt tot 
de gedachten die de wereld in de tweede helft van de achttiende 
eeuw, en nog vaker, in beweging hebben gezet, zal zich misschien in 
negen van de tien gevallen ermee laten verzoenen.

Jac. Moleschott
 



7

Moleschott ziet zowel in het staatsbestuur als in de 
kunst en de wetenschap een belangrijke tegenstelling 
tussen (openbarings)geloof enerzijds en door waarne-
ming verkregen kennis. Liebig is een top-chemicus van 
zijn tijd, maar interpreteert zijn onderzoeksresultaten 
in het licht van het geloof dat alles een door God gewild 
doel dient.

Eerste brief
Openbaring en natuurwet

(…) <Openbaring en kennis staan> net zo scherp tegenover el-
kaar op het gebied van de wetenschap als in het leven van de staat. 
(…) Het standpunt van de openbaring begint met de genade van 
God. (…) Vanuit dit gezichtspunt is de wereld voor ons de openba-
ring van de grootheid en wijsheid van haar schepper. (…) Het is een 
zeer toepasselijke uitdrukking van deze opvatting dat “de wijsheid 
van de Schepper” de organische bestanddelen van planten, [name-
lijk] suikers en eiwitten, bestemt “ten behoeve van de mens”. We 
leren “dat een oneindige wijsheid heeft geregeld, dat de soorten 
voedsel hoogst ongelijk zijn in hun koolstofgehalte.” We hoeven 
niet naarstig te zoeken naar een opperste reden voor de wereldor-
de; die wordt bepaald door “voorzienige oorzaken”.

(…) De weg van de openbaring leidt tot gebed, niet tot onder-
zoek, want de wijsheid van de Voorzienigheid is “ondoorgronde-
lijk”.

Justus von Liebig



8

(…) Hoewel de bovenstaande ideeën zijn ontleend aan Liebigs 
Chemische Brieven <heeft Liebig> het duidelijk uitgesproken: door 
de openbaring alleen verkrijgt de mens geen voorstelling van de 
almacht. “De kennis van de natuur is de weg; die verschaft ons de 
middelen voor geestelijke vervolmaking.” Als gij nu gelooft dat met 
deze woorden alle twijfel is weggenomen en dat Liebig zo stellig 
mogelijk de voorkeur heeft gegeven aan kennis boven geloof in 
wonderen en openbaring, lees dan met mij de volgende passage: 
“De eenvoudige kennis van de natuur (…) bevestigt het bestaan 
van een hoger, een oneindig hoogste wezen, voor de waarneming 
en kennis waarvan de zintuigen niet toereikend zijn, dat we in zijn 
grootheid en sublimiteit alleen begrijpen door vervolmaking van 
de instrumenten van onze geest.”

Dus de “kennis van de natuurwetten” stelt de mens in staat zich 
een wezen voor te stellen “voor het waarnemen en kennen waar-
van de zintuigen ontoereikend zijn”.

Dit betekent echter dat empirisch onderzoek de mens in staat 
stelt om niet-zintuiglijk waar te nemen, ofwel kennis van de natuur 
vervolmaakt de instrumenten waarmee de geopenbaarde waar-
heid wordt begrepen.

Ik kan alleen maar wijzen op de tegenstrijdigheid, ik kan het 
vereenzelvigen van kennis met openbaring niet verklaren. (…) Als 
we alleen de beste waarheden kunnen danken aan een hogere 
verlichting, een verlichting waartoe onze zintuigen niet in staat he-
ten te zijn, waarvoor is de studie van natuurwetten en natuurlijke 
verschijnselen dan goed? Ofwel Christus heeft duizenden honge-
rige mensen verzadigd met enkele broden en nog minder vissen, 
in welk geval de geopenbaarde waarheid boven de natuurlijke 
waarheid staat. Ofwel we kunnen ons het hoogste niet voorstellen 
zonder de kennis van de natuurwetten, en dan hadden die duizen-
den geen honger. (…)

Het standpunt van de openbaring verschilt alleen van dat van 
ervaringskennis in die zin dat de laatste een gevolg verbindt met 
een oorzaak waar duizend of meer andere onbekende tussenscha-
kels een functie in hebben. (…) De onderzoeker neemt geen genoe-
gen met de onthulling van een verre oorzaak, waarvan hij zich geen 
idee kan vormen. Hij zoekt voor elk verschijnsel naar de dichtstbij-
zijnde bron, een reden voor elke bron, steeds verder teruggaand, zo 
ver de zintuiglijke waarneming reikt. De juiste opeenvolging van 
oorzaak en gevolg is zijn wet, een wet die hij zich niet door open-



9

baring laat voorschrijven, maar door ervaringskennis wil vinden. 
Onderzoek sluit openbaring dus uit. (…)

 Jacob Moleschott

Tweede brief
Bronnen van kennis van de mens

<De Griekse denkers doceerden het bestaan van vier elementen: 
aarde, lucht, water en vuur.>

Sinds in de moderne tijd het concept ‘element’ een stof aan-
duidde die onze kunstmatige middelen niet langer konden af-
breken tot stoffen met verschillende eigenschappen, groeide het 
aantal elementen of basisstoffen. Enkele jaren terug kende men 
er vijftig, nu al zestig en meer. Hetzelfde gold voor het aantal 
planeten en geldt voor het aantal planten en dieren, dat dagelijks 
toeneemt. Met de toename van het aantal observerende mensen 
neemt het aantal lichamen, basisstoffen, sterren, planten en dieren, 
die binnen het bereik van de menselijke waarneming vallen, toe.

Het is vreemd, maar waar, dat er wetenschappelijk geschoolde 
mensen zijn die de filosofie verwijten dat die het centrum van de 
geldende cirkel van bekende feiten als locatie heeft gekozen om 
het licht van algemene gedachten te ontsteken en dat haar licht 
niet verder reikt dan de straal van die cirkel. (…) Alsof het niet even 
natuurlijk als nodig zou zijn, dat filosofie op elk tijdstip niets meer 
voorstelt dan de geestelijke uitdrukking van de op dat moment 
door de zintuiglijke mens bereikte optelsom van waarnemingen. 
(…)



10

En waarom wordt de filosofie zo vaak dit verwijt gemaakt? Om 
geen andere reden dan dat er nog steeds geleerden zijn die filosofie 
en wetenschap scheiden.

(…) Filosoferen is denken, en weten is feiten kennen op het 
gebied van natuur, kunst en staat. (…) De filosofie was zó lang de 
dienstmaagd van de waarnemingen van priesters en tovenaars-
leerlingen, dat we niet verbaasd moeten zijn dat men de ervaring 
ondergeschikt heeft willen maken aan de filosofie. (…) Toen, vooral 
in de Middeleeuwen, het gezonde ervaren werd verlaten om te 
putten uit de waanideeën van het geïsoleerde verstand, raakten de 
zintuigen en het denken verlamd. Het verstand werd geleid door de 
strengheid van het kerkelijke prestige of door de willekeur van het 
scholastische spel. (…) 

<De filosofie probeerde een tijdlang> zichzelf te redden uit de 
stroom van ongezuiverde ervaring, om met een gegeven schat aan 
waarnemingen te proberen om voor zichzelf de wetten van het 
denken te bepalen.

Zo ontstonden alchemie en astrologie en een geneeskunde die 
in de loop van duizenden jaren allerlei symbolen en remedies heeft 
voortgebracht, maar nauwelijks een enkele wet. Zo ontstond de 
logica als een vorm van scholastieke wijsheid. Talloze onderzoekers 
van de moderne tijd scheiden de filosofie van de waarneming, om-
dat ze geloven in aangeboren kennis. 

[Moleschott stelt dat filosofie niet gescheiden kan zijn 
van waarneming en legt daarom uit hoe belangrijke 
concepten, zoals die uit de wiskunde, en ook ruimte en 
tijd, een intuïtieve kant hebben maar ook tot de wereld 
van de zintuigen behoren.]

Ruimte en tijd zijn concepten, maar concepten die nooit gevon-
den zouden worden zonder de zintuiglijke perceptie van nevenstel-
ling en opvolging. De perceptie van een ruimtelijke verandering 
moest wel voorafgaan aan de perceptie van een temporeel verschil. 
Toen de beweging van het zand in de zandloper en de slingeringen 
van de slinger werden geteld, waren de middelen gevonden om de 
tijd te meten op basis van veranderingen in de ruimte. Omgekeerd 
werd de afstand tussen twee plaatsen gemeten door de tijd, dat wil 
zeggen, keer op keer, door de zintuiglijke waarneming van bewe-
ging van de wijzer van een klok, van een schaduw of van het zand. 



11

Al deze zintuiglijke waarnemingen waren nodig om op te kunnen 
stijgen naar de begrippen ruimte en tijd.

En toch spreekt Liebig over de “domme zintuigen van de mens” 
en beweert hij over de gedachte dat “niemand weet waar die 
vandaan komt”. Zolang dit standpunt vertegenwoordigers vindt, 
vertegenwoordigers van Liebigs genialiteit en kennis, zo lang raakt 
de nieuwe wereld niet vertrouwd met het belangrijkste inzicht 
dat Aristoteles al had, dat alle waarheid via de zintuigen komt. Er 
is niets in ons denken dat niet door de poort van onze zintuigen is 
binnengekomen.

(…) Alle feiten, elke waarneming van een bloem of een kever, de 
ontdekking van een wereld en het horen van de eigenaardigheden 
van de mens, wat zijn dat anders dan de relaties van objecten met 
onze zintuigen? (…) Boven de kennis van deze relaties tot de instru-
menten van zijn denkbeelden kan noch een mens, noch een God, 
uitstijgen.

<Er is eenvoudige> menselijke kennis die bepaald wordt door de 
zintuigen, een kennis die alleen de boom waarneemt zoals hij voor 
ons is. Dat is te weinig, werd gezegd, je moet weten hoe de boom 
zelf is, om niet langer te denken dat hij is zoals hij voor ons lijkt.

Maar waar is de boom zelf waar men naar op zoek was? Ver-
onderstelt niet alle kennis een kenner, dat wil zeggen een relatie 
tussen het object en de waarnemer? (…) Zonder een relatie met het 
oog waarheen hij zijn stralen stuurt, is de boom er niet. Juist door 
deze relatie is de boom er voor zichzelf. Al het zijn is een zijn door 
eigenschappen. Maar elke eigenschap houdt een relatie in.

(…) Omdat een object alleen bestaat door zijn relatie tot andere 
objecten, bijvoorbeeld door zijn relatie tot de waarnemer, omdat de 
kennis van het object opgaat in de kennis van die relaties, is al onze 
kennis kennis van de realiteit.

Dit sluit niet uit dat de indruk op de zintuigen gehuld kan zijn 
in schijn en dwaling. Maar (…) menselijke kennis is niet de kennis 
van één kind of man of vrouw, het is de kennis van de mensheid. 
Menselijke kennis is niet iets van Aristoteles of Galenus, noch van 
Newton en Cuvier, noch van de negentiende eeuw. De kennis van 
de mensheid kan niet worden gemeten per geïsoleerde tijdsperi-
ode. Waarom? Om een heel eenvoudige reden. <De zintuigelijke 
vermogens van de menselijke soort ontwikkelen zich.> Is het oog 
eenmaal gewapend met instrumenten, dan meet de mens de 
afstand tot de sterren of onderzoekt hij de subtielste vezels en 



12

blaasjes in de ingewanden van het paard. Kortom, de ontwikkeling 
van de zintuigen is de basis voor de ontwikkeling van de kennis.

(…) We missen [echter] een geschiedenis van de ontwikkeling 
van de zintuigen.

De rijkste beloning zou toekomen aan de schrijver die, vooral 
door de noodzakelijke kennis van de natuur te combineren met de 
kunst om een en ander helder voor te stellen, in staat zou zijn te be-
schrijven hoe de telescoop de aarde beroofde van haar bevoorrech-
te positie in het centrum van het universum, hoe de microscoop de 
relatie tussen planten en dieren en mensen afleidt uit de verwant-
schap tussen de kiemen; hoe de weegschaal de onvergankelijkheid 
van de materie heeft bewezen, hoe een elektrisch apparaat leert de 
gewaarwordingen van de mens af te luisteren.

Ik heb onwillekeurig laten zien waarom we de geschiedenis van 
de ontwikkeling van de zintuigen missen. We moeten die missen, 
omdat de mensheid nu actiever dan ooit is in deze geschiedenis. En 
het overzicht komt pas na de actie.

Maar juist daarom mag niemand klagen over versnippering. 
We leven in een tijd waarin de vooruitgang van de waarneming op 
het gebied van de wetenschap net zo snel gaat als in de historische 
ontwikkelingen. (…) De perfectionering van de waarnemingsmid-
delen en vooral van de meetinstrumenten werkt geruisloos in de 
werkplaats van de natuuronderzoeker, terwijl de stoomwagen, die 
ronkend en sissend voorbijrijdt, zelfs de onoplettenden kan instru-
eren over de groeiende kracht van oog en oor waarmee de mens de 
aardbol in zijn macht krijgt.

De toename van het aantal instrumenten voor zintuiglijke 
waarneming heeft minstens zo’n krachtig effect als de toename 
van scherpte en zekerheid, die steeds dichter bij perfectie komen. 
Hoe kort is het nog maar geleden, dat goede microscopen en nauw-
keurige weegschalen tot de zeldzame bezittingen behoorden van 
een paar bevoorrechten, die vaak pochten op de geheime schat van 
hun gereedschappen, waarmee ze aan de wereld zeer wijze orakel-
spreuken verkondigden, die door weinigen werden getoetst. Micro-
scopen zijn nu wijd en zijd in gebruik; een waarnemer in Amerika 
corrigeert als er geen onderzoeker is in Europa die dat doet, en vice 
versa. (…) <Het kan> niet anders dan dat luttele jaren ons verder 
moeten brengen in de kennis van de inwendige samenstelling van 
de materie dan de stoutmoedigste denkers van de afgelopen eeu-
wen durfden te vermoeden.



13

Noemen we het dan versnippering als in de loop van een 
dergelijke ontwikkeling van het waarnemingsvermogen van de 
zintuigen de feiten zich opstapelen, zodat het individu (…) worstelt 
om greep te houden op de constante activiteit binnen zelfs maar 
een beperkt onderzoeksgebied? Of kijken we liever, rustig vertrou-
wend op het gevestigde idee dat alle kennis van het niveau van de 
wetenschappen tot wijsheid verheft, uit naar de toekomst, waar-
in de enorme hoeveelheden materiaal die dan door een nieuwe 
generatie zijn verzameld, zich zullen verenigen tot een organisch 
kunstwerk?

De ontwikkeling van de zintuigen is de basis voor de ontwikke-
ling van de geest van de mensheid. Als de mens alle eigenschappen 
van stoffen heeft onderzocht die indruk kunnen maken op zijn 
ontwikkelde zintuigen, dan heeft hij ook de essentie van de dingen 
begrepen. Op deze manier verwerft hij absolute kennis voor zich, 
d.w.z. voor de mensheid. Enige andere kennis bestaat niet voor de 
mens. Door het universele te ontdekken in de eigenschappen van 
vele stoffen, in de kenmerken van verschillende verschijnselen, 
komen we tot wetmatigheden.

(…) Net zoals ik uit een reeks feiten heb ontdekt wat die met 
elkaar gemeen hebben, heb ik de feiten vertaald naar een gedach-
te, de relaties met de zintuigen naar een relatie met de hersenen. 
Het kenmerk van een gedachte is het vermogen om zich voort te 
planten vanuit het menselijk brein. Maar het eerste bevruchtende 
is zintuiglijke waarneming. (…) Als elke volgende waarneming in 
harmonie is met die gedachte, dan is de wet gevonden. (…) Ik toets 
de veronderstelde wet door te experimenteren onder verschillende 
omstandigheden. Maar aan de gedachte, aan de veronderstelde 
wet, ging altijd een reeks zintuiglijke waarnemingen vooraf.

De wet is dus alleen te vinden door ervaring. Maar de uitleg van 
de wet, zal men zeggen, is een zuivere daad van de rede, zonder eni-
ge tussenkomst van de zintuigen. Helemaal niet. Een goede uitleg 
geeft het verhaal alleen meer diepgang. (…) De wet is bedacht en 
gevonden op basis van ervaring, en daarom is het onjuist als Liebig 
over de wet zegt dat die “het geheel construeert”. Met die uitspraak 
staat Liebig op het terecht berispte en vaak verkeerd begrepen 
standpunt van de natuurfilosofen in de ongunstige betekenis van 
het woord. Zolang de wet de wereld bouwt in plaats van uit de we-
reld op te lichten, zo lang sluimert kennis in de donkere schoot van 
een tijd die het denken voor laat gaan op de waarneming.



14

(…) Alleen wanneer ervaren tegelijkertijd denken is, wanneer het 
verstand bewust ziet, wordt de antithese tussen filosofie en weten-
schap tenietgedaan.

Kortom, het is niet de wederzijdse hulp die de nieuwere alli-
antie tussen ervaring en filosofie tot stand brengt. Ervaring moet 
opgaan in filosofie, filosofie in ervaring. (…) Dan zal men de gedach-
te die overal in de materie leeft niet langer kunnen gijzelen als een 
natuurfilosofische mijmering.

 

Derde brief.
Onsterfelijkheid van de substantie.

Op 8 mei 1790 begon in Parijs, op voorstel van Talleyrand, een 
project, waarvan de invloed door elke toekomstige generatie hoger 
zal worden gewaardeerd, omdat het het menselijk kenvermogen 



15

heeft verrijkt met een hulpmiddel voor onderzoek dat door geen 
enkel ander is overtroffen, en in zijn alomvattende bruikbaarheid 
door geen ander kan worden overtroffen.

Het einde van de vorige eeuw schonk de wereld een gewicht-
seenheid die zo veilig was dat zelfs de vernietiging van alle gewich-
ten en meetinstrumenten die nu beschikbaar zijn, ons niet perma-
nent in verlegenheid zou kunnen brengen.

Om deze gewichtseenheid te vinden, is een tien miljoenste deel 
van een kwart van de meridiaan van de aarde gemeten. Deze leng-
temaat is de meter. De nauwkeurigheid ervan wordt gewaarborgd 
door namen als Coulomb, Lagrange, Laplace en Lavoisier.

Met de maateenheid werd de eenheid van gewicht gevonden. 
Een kubus zuiver water, waarvan de zijden een decimeter lang zijn, 
werd gebruikt als basis voor het gewicht als eenheid. Het gewicht 
van zo’n kubus zuiver water werd één kilogram genoemd. (…)

De ontwikkeling van scheikunde, natuurkunde en fysiologie 
hing in gelijke mate af van zekerheid in maat en gewicht. Maat en 
gewicht zijn de strengste rechters over alle meningen, die geba-
seerd zijn op minder volledige observatie.

Voordat Lavoisier gebruik had gemaakt van deze trouwe gidsen 
in zijn studie van het verbrandingsproces, geloofde men dat een 
vuurgeest [‘phlogiston’] inherent was aan brandbare lichamen, 
waarvan de verdrijving verondersteld werd de toestand van ver-
branding te zijn. Toen toonde Lavoisier aan dat de verbrandings-
producten samen altijd zwaarder zijn dan het lichaam dat wordt 
verbrand. (…) Elke verbranding is niets meer dan een inname van 
zuurstof. Het gewicht van de zuurstof verhoogt het gewicht van 
het brandende lichaam. Alle lichamen worden dus zwaarder door 
verbranding.

Het was alleen het gewicht dat dit bewees in de creatieve hand 
van Lavoisier. Stahls vuurgeest [Georg Ernst Stahl (1659 -1734) 
was een Duits geneesheer en chemicus, die de phlogistontheorie 
ontwikkelde], die de brandbare lichamen lichter moest maken bij 
de verbranding, was dus reddeloos verloren. (…) Een vuurgeest, die 
het gewicht van een lichaam verhoogt door zijn ontsnapping, zou 
overeenkomen met een kracht zonder substantie, waarvan in de 
normale ervaring nooit iets overtuigend is gebleken.

Wie klaagt dat de geneeskunde in haar ontwikkeling inferieur is 
aan alle andere natuurwetenschappen, hoeft de verklaring daar-
voor slechts te zoeken in het gebrek aan toepassing van maten en 



16

gewichten. Natuurlijk moet men ook weten welke stof gewogen 
moet worden. Vooral de natuuronderzoekers, natuurkundigen 
en chemici, moesten de arts helpen om dit te bereiken. Daarom 
verdienen alleen die vooraanstaande onderzoekers blaam die het 
werk van de geneeskunde verachten, terwijl zij, tevreden met de 
zekerheid van hun onderzoek naar steen en metaal, geen aandacht 
besteden aan de moeilijkheden die het levende lichaam oplevert 
bij experimenten. Artsen, die niet gewetensvol gebruik maken van 
de vooruitgang van scheikunde en natuurkunde, zijn eerder ver-
pleegkundigen dan genezers; ze behoren niet tot de wetenschap en 
zijn niet toerekeningsvatbaar voor het gerecht van het onderzoek. 
De geneeskunde heeft echter steeds het verwijt verdiend dat zij de 
vooruitgang van de natuurlijke historie te enthousiast en triom-
fantelijk heeft uitgedrukt, in plaats van dat zij meer dan noodzake-
lijkerwijs achterbleef bij het verre doel waarnaar zij streeft.

De geneeskunde zou er heden ten dage al heel anders voor 
staan, als artsen, in plaats van meningen op te schrijven, alleen 
vijftig jaar lang bekende stoffen met weegschalen hadden kunnen 
onderzoeken. Een mening is een uiting van onscherpe, ongetrainde 
zintuigen. (…)

Er zal zeker een tijd komen dat een beoefenaar van de exacte 
natuurwetenschap de werkende artsen op zo’n welsprekende 
manier zal inspireren, dat het nageslacht, de geschiedenis beoor-
delend, daarvoor dankbaar moet zijn, zoals Liebig voor de ‘steen 
der wijzen’ uit de alchemie [een legendarische substantie waarvan 
men geloofde dat men er gewone metalen in edelmetalen mee kon 
veranderen, met name in goud].

Met de weegschaal bepaalt men de hoeveelheid vluchtige 
producten van de verbranding even nauwkeurig als het gewicht 
van de as. De weegschaal laat zien dat koolzuur, dat een belang-
rijke bestanddeel is van verbrande lichamen, de planten zwaarder 
maakt en een scheut met een paar blaadjes in een bos verandert. 
De materie van het bos wordt verbrand en het koolzuur gaat in 
nieuwe stromen naar onze gewassen. De vrucht voedt de mens, 
uitscheidingsproducten maken het veld vruchtbaar. (…) <Stoffen 
uit planten worden> opnieuw gevonden in de uitwerpselen en 
urine en de andere uitscheidingen van de koe. Nog niet het kleinste 
deel van de stoffen gaat verloren. Wat de mens uitscheidt, voedt de 
plant. De plant zet de lucht om in vaste bestanddelen en voedt het 
dier. Roofdieren leven van herbivoren om zelf ten prooi te vallen 



17

aan de dood en nieuw ontkiemend leven in de plantenwereld te 
verspreiden.

Deze uitwisseling van stoffen heeft de naam metabolisme 
[stofwisseling] gekregen. Het woord wordt terecht met een gevoel 
van eerbied uitgesproken. Want zoals de handel de ziel van de 
economie is, is de eeuwige kringloop van de materie de ziel van de 
wereld. (…) Omdat de hoeveelheid materie niet toe- of afneemt, zijn 
ook de eigenschappen van de stof eeuwig.

Het is opnieuw de weegschaal die onweerlegbaar heeft be-
wezen dat geen enkele substantie van een levend lichaam een 
eigenschap bezit die niet via van buiten komende materie is 
toegevoerd. Planten en dieren veranderen de stoffen die ze van de 
buitenwereld lenen niet. Alle activiteit in de groeiende boom en in 
de vechtende leeuw is gebaseerd op combinaties en ontbindingen 
van het materiaal dat hen van buitenaf wordt aangeboden. Geen 
enkel echt element kan in een ander element worden omgezet. 
Fluor is het element dat het minst in het menselijk lichaam aanwe-
zig is. Maar het kan niet ontbreken, noch in botten en tanden, noch 
in bloed. We weten uit recent onderzoek dat we de fluor krijgen in 
graanzaden en in de melk, die zonder fluor de zuigeling niet volle-
dig zou kunnen voeden.

Beweging van elementen, verbinding en scheiding, absorptie en 
uitscheiding, dit is de belichaming van alle activiteit op aarde. Die 
activiteit wordt leven genoemd wanneer een lichaam zijn vorm en 
zijn samenstelling behoudt ondanks de voortdurende verandering 
van de kleinste materiële deeltjes waaruit het bestaat.

Daarom spreekt men bij levende wezens van stofwisseling. Het 
levenloze lichaam, de rots, verweert en verandert daarbij van vorm. 
Stofwisseling en erosie zijn significante verschillen tussen levende 
en dode structuren.

Omdat de bergen voortdurend worden blootgesteld aan kool-
zuur, water en zuurstof, zijn ze gedoemd te eroderen. (…) [Mole-
schott geeft enige details over erosie, zoals van graniet en velds-
paat.]

Koolzuur, water en zuurstof zijn de krachten die zelfs het meest 
vaste gesteente afbreken en in de rivier deponeren, waarvan 
de stroming leven genereert. Wanneer het veldspaat verweert, 
ontvangt de plant op het veld het oplosbare kaliumsilicaat, dat de 
groei mogelijk maakt. Door de afbraak van apatiet, dat zo rijk is aan 
fosforzure kalk, en ook een aanzienlijke hoeveelheid fluor bevat, 



18

worden fosforzuur en fluor toegevoegd aan de gerst, en dus ook 
aan ons bloed en onze botten.

Omdat de opbouw gebaseerd is op afbraak, is de beweging rus-
teloos en daarom is het leven gegarandeerd.

De onveranderlijkheid van materie, qua hoeveelheid en eigen-
schappen, en de wederzijdse verwantschap van de elementen, dat 
wil zeggen hun neiging om zich met elkaar te verbinden, mogelijk 
gemaakt door tegenstellingen [de wetenschap had nog geen echte 
verklaring voor de vorming van verbindingen], vormen de basis 
voor de eeuwigheid van de kringloop. De onsterfelijkheid van de 
materie blijkt uit de erosie van de rotsen.

De tand des tijds is dus niets minder dan een destructieve 
kracht. En zelfs de kunstenaar moet niet in wanhoop klagen als in 
de loop der eeuwen het blok marmer verbrokkelt dat als kunstwerk 
tot een tempel is gewijd. Het marmer blijft, en daarmee de Prome-
theïsche vonk die nieuwe artistieke structuren zal creëren. Omdat 
de materie onsterfelijk is.

Vierde brief
De groei van planten en dieren

Deze vierde brief gaat over osmose – zonder dat die 
term gebruikt wordt – en over de vorming van nieuw 
weefsel. Moleschott schrijft over groei (‘verdikking van 
sap’, ‘samenklontering’, ‘verdichting’) in connectie met 
verdamping. Hij lijkt niets te weten over celdeling, ter-
wijl die in 1835 al was waargenomen.

(…) <Verdamping is> een van de krachtigste oorzaken van de 
opname van opgeloste stoffen door de plantenwortel. (…) De over-
dracht van opgeloste stoffen in de wortel vindt plaats door middel 
van een algemene eigenschap van de huiden van levende wezens, 
die eruit bestaat dat ze een interactie tussen twee vloeistoffen mo-
gelijk maken, zelfs als ze van elkaar worden gescheiden door een 
dergelijke huid. (…)

De feiten tonen aan dat groei in het algemeen wordt bepaald 
door de wederzijdse uitwisseling van vloeistoffen gescheiden door 
een plantaardige of dierlijke huid. Planten en dieren zijn geheel 



19

gevuld met kleine blaasjes of cellen, met buisjes of vaten. (…) In het 
menselijk lichaam worden deze buisjes uiteindelijk zo fijn dat ze 
haarvaten worden genoemd. De haarvaten geleiden het bloed. Wat 
door de wand van de haarvaten in het lichaam naar buiten zweet, 
wordt de kiemvloeistof voor de vaste delen, voor de weefsels van 
onze gereedschappen. De weefsels worden gevoed door het bloed. 
(…) Het sap dat uit de haarvaten zweet, wordt verdikt tot vlees en 
botten door verdamping en zweet, door ademhaling en urine-uit-
scheiding.

(…) Uit een oplossing van eiwitten, vetten en zouten [in het 
voedselsap] scheiden kleine korrels zich al snel af. Deze korrels 
klonteren samen tot een hoop. De hoop verandert in een kleine bel, 
waarvan de aantrekkingskracht de omringende laag transformeert 
in de vorm van een schaal rond de bel. Het blaasje wordt dus om-
sloten door een cel, waarin het zelf de kern vertegenwoordigt.

Deze celvorming is het meest algemene proces dat organisch 
materiaal organiseert, materie omzet in samenstellende delen. (…) 
Zonder stofwisseling is er geen leven voor de cel. Zonder een leven-
de cel, die put uit het omringende kiemvocht, is groei ondenkbaar.

Verdamping, die de opname van de stoffen van de bodem van 
de plant door de plant vergemakkelijkt, terwijl ze als het ware van 
de fijne vaten van de darmen van dieren wortels maakt die uit het 
eetbare sap putten, en de onderlinge affiniteit van vloeistoffen, 
die door de wanden van de cellen heen werkt, zijn de belangrijk-
ste eigenschappen van de stof die de groei beïnvloeden. Maar de 
richting van de groei wordt bepaald door de stoffen die door de 
buitenwereld worden geleverd. (…) En daarom is er een geografie 
van planten, dieren en mensen, die des te duidelijker wordt ont-
vouwd door lucht en zon.

Vijfde brief
De aarde als scheppingswerktuig van planten en dieren

Deze brief behandelt de wederzijdse relatie tussen (be-
paalde soorten) planten en dieren enerzijds en de an-
organische stoffen in de bodem anderzijds, alsmede de 
rol van erosie hierbij.



20

(…) Er is een wet van verwantschap tussen de individuele plan-
tensoorten en de samenstellende delen van de aarde, die hier, zoals 
altijd, elk idee van een kansspel uitbant. (…) De plant vormt de hoofd-
massa van zijn lichaam uit het koolzuur van de lucht. (…) [Maar] 
zonder de anorganische stoffen [uit de bodem] is de vorming van de 
organische basis van het blad en de stengel een onmogelijkheid. En 
wat dat betreft zijn de dieren het evenbeeld van planten. Noch het 
bloed van de mens, noch dat van gewervelde dieren zou zich kunnen 
ontwikkelen als de aarde niet het ijzer zou bevatten dat de plant er-
uit haalt. En calciumfosfaat speelt een belangrijke rol in de eiwitrijke 
delen van het lichaam van zowel dier als plant. De fosforzure kalk 
vormt ongeveer de helft van onze botten. (…) 

De schors van onze aarde bevat in overvloed de anorganische 
stoffen, die het grootste deel  van de essentiële samenstellende 
delen van de akkergrond vormen. Deze stoffen zitten het dichtst 
opeengepakt in bergen en rotsen, soms zachter en vormeloos, soms 
in harde kristallen. (…) De anorganische bestanddelen zijn ook de 
instrumenten die de organische stoffen combineren tot planten en 
dieren die de wereld levend maken. (…) De berg brokkelt af tot puin, 
het puin wordt stof. Beken voeren het stof de vlakte in; ze bemes-
ten het veld, want ze geven dat veld het onmisbare voedsel van de 
planten.

Zesde Brief
De kringloop van de stof

Het is heel gewoon dat het menselijk brein in een bepaald geval 
een algemene conclusie baseert op een beperkte reeks waarnemin-
gen. (…) <De grove indelingscategorieën die dat oplevert, leiden toch 
vaak juist> tot nieuwe waarnemingen en theorieën.

Moleschott rapporteert vervolgens in detail over onder-
zoek naar en verschillen van inzicht inzake opname van 
stoffen uit de bodem door planten.

(…) Terecht is als een nieuw en belangrijk principe gesteld dat 
de plant lucht en aarde in organisch weefsel omzet. De oppositie 
hiertegen, waaraan de bevooroordeelde theorie van een doelge-



21

richte ordening van de natuur [d.w.z. de teleologische visie van de 
gelovigen] altijd voeding geeft, zag het als de enige taak van de 
planten om anorganische stoffen op te nemen om ze om te zetten 
in organisch voedsel voor het dier. (…)

Volgt gedetailleerde weerlegging van een aantal van 
Liebigs onderzoeksinterpretaties.

De afbraak van kooldioxide [tot koolstof], die de weelderige groei 
van de plant mogelijk maakt, vindt plaats in alle groene delen van de 
plant die door licht worden beschenen. (…) Maar kooldioxide komt 
van ademende mensen en dieren, van het hout en de kolen die we 
verbranden. De plant brengt de koolstof terug naar de kringloop van 
het leven. (…) Net als de maïs in het veld, zo verzamelen de runderen 
in de wei ammoniak en kooldioxide, nadat ze zijn omgezet in eiwit, 
in een vorm die het meest geschikt is voor menselijke consumptie 
voor voedsel. De productie van eiwitten, vetten en zouten is ook de 
hoofddoelstelling voor de akkerbouw en veeteelt.

Dezelfde koolstof en stikstof die planten uit kooldioxide, humi-
nezuur en ammoniak halen, zijn achtereenvolgens gras, klaver en 
tarwe, dieren en mens, en vallen uiteindelijk weer uiteen in kooldi-
oxide en water, in huminezuur en ammoniak.

Hierin berust het natuurwonder van de kringloop. (…) Het 
wonder ligt in de eeuwigheid van de materie door de verandering 
van vorm, in de verandering van materie van vorm naar vorm, in 
de stofwisseling als de oergrond van het aardse leven. (…) Dit is de 
sublieme schepping waarvan wij dagelijks getuige zijn, die niets 
laat verouderen en niets laat vergaan, dat lucht en planten, dieren 
en mensen met elkaar verbonden zijn en zich voortdurend zuive-
ren, verjongen, ontwikkelen, veredelen, dat elk individu alleen het 
slachtoffer wordt van de soort, dat de dood zelf niets anders is dan 
de onsterfelijkheid van de kringloop.



22

Zevende brief
De plant en de bodem

Dit hoofdstuk is gewijd aan de opname door planten 
van stoffen uit de bodem. Hier volgt alleen de afslui-
tende alinea.

Vanwege de verscheidenheid in de combinatie van anorgani-
sche bestanddelen die betrokken zijn bij de structuur van planten, 
heeft elke bodem zijn eigen flora, die de mens verbindt met moe-
der aarde. Via de planten zijn we direct verbonden met het veld. De 
planten zijn onze wortels, waardoor we eiwitten voor het bloed en 
fosforzure kalk voor onze botten uit het veld zuigen. En zo krijgt het 
een diepe materiële betekenis als gezegd wordt dat de mens zich 
vastklampt aan de aarde. Die neiging is een van de effecten van de 
bodem, die vaak over het hoofd worden gezien, omdat men ofwel 
arrogant niet verder naar oorzaken wil zoeken, of zich nederig 
tevreden stelt met de verst verwijderde verklaring [dus God als 
verklaring voor alles].

	

Achtste brief
Planten en dieren

(…) <Zowel carnivoren als herbivoren voeden zich met eiwitten.> 
Door het vermogen van planten om uit kooldioxide, ammoniak en 
water, met behulp van een paar zouten, eiwit te maken, d.w.z. de 
stof die de meest complexe organische verbinding vormt, wordt de 
gordel van lucht die onze aarde omringt voortdurend opnieuw bij 
de kringloop van het aardse leven betrokken.

Planten produceren eiwitten uit kooldioxide, ammoniak en wa-
ter, suiker en zetmeel uit kooldioxide en water en vet uit zetmeel. 
Eiwitten, suiker en vet zijn de belangrijkste organische voedings-
stoffen van dieren. Dieren en mensen kunnen dankzij planten 
ontstaan uit kooldioxide, ammoniak en water, samen met enkele 
zouten van de bodem.

(…) Het zou eenzijdig zijn om het verschil tussen planten en 
dieren er in te zien in dat planten het voedsel van dieren bereiden. 
Zo’n grof onderscheid is meestal het product van een bevooroor-



23

deelde opvatting over een doelgerichte ordening van de natuur. 
De opvatting (…) die de natuur degradeert tot het niveau van een 
persoon, die planten creëert om voedsel voor dieren te bereiden en 
de mens om te ademen voor de planten, berust op de smalle basis 
van een kinderlijk intellect. (…)

Volgt een uiteenzetting over de verschillen in stofwisse-
ling tussen planten en dieren.

(…) Het is een van de belangrijkste conclusies van de scheikun-
dige, dat er geen deeltje materie verloren kan gaan dat binnen de 
cirkel van aantrekking van onze aarde bestaat. De hoeveelheden 
stikstof, koolstof, waterstof en zuurstof, zwavel en fosfor, waaruit de 
organische stoffen van levende natuurlijke lichamen bestaan, zijn 
niet onderhevig aan enige variatie. Alleen de verdeling verandert. 
(…)

Tijdens het leven en na de dood worden mens en dier omgezet 
in stoffen die alleen planten kunnen voeden. Planten alleen kun-
nen uit deze voedingsstoffen de verbindingen bereiden waaruit de 
lichamen van mensen en dieren zijn samengesteld. (…)

(…) <De inzichten van Liebig inzake de vetvorming in dieren en 
van Mulder [G.J. Mulder, hoogleraar scheikunde te Utrecht] inzake 
de eiwitvorming in planten> zijn twee verworvenheden die alleen 
al voldoende zijn om voor deze eeuw een waardige plaats in de ge-
schiedenis van de natuurwetenschap veilig te stellen. Op grond van 
die inzichten zijn Mulder en Liebig de grondleggers van een leer 
van de stofwisseling die de materie volgt in alle stadia van ontwik-
keling, op alle wegen van de grote kringloop.

Negende brief
Voeding en ademhaling

Een van de vreemdste blunders, waartoe een vaak als ingenieus 
geprezen onderscheid van Liebig aanleiding heeft gegeven, is de 
tegenstelling tussen voeding en ademhaling. Liebig heeft de voe-
dingsstoffen onderverdeeld in voedingsstoffen en ademmiddelen 
[Athemmittel].

Volgens deze visie zijn voedingsstoffen de eiwitachtige stoffen. 



24

Ze hebben een direct aandeel in de vorming van weefsels. Liebig 
noemt ze ook wel bouwmaterialen van het lichaam. Een heel 
andere rol zou moeten worden toegekend aan vet en vetvormers, 
d.w.z. zetmeel en suiker. Die combineren zich in het bloed met de 
ingeademde zuurstof, zij zijn de eigenlijke brandstoffen van het 
lichaam. Door de zuurstof in hun verbranding te binden, zijn zij 
ademmiddelen. <Liebigs visie is:> de eiwitachtige stoffen dienen 
om op te bouwen, vet en vetvormers vallen ten prooi aan vernieti-
ging. <Die visie is fundamenteel verkeerd en kan alleen gebaseerd> 
zijn op een volkomen eenzijdige beschouwing van het ademha-
lingsproces. Het is een uitvloeisel van de bekrompen opvattingen 
over doelgerichtheid waartegen Spinoza zich al had verzet en die 
Georg Forster [1754-1794, veelzijdige Duitse wetenschapper] met 
maximale helderheid had overwonnen (…).

De pretentie van een doel maakt altijd eenzijdig, want wie zich 
op een doel richt, heeft geen oog voor alles wat daarvan afwijkt. 
(…) Volgens Liebig zijn verbranding en warmtebronnen doelen 
op zich, en alles wat daaraan bijdraagt is een ademmiddel: vet en 
alcohol, boter en zetmeel. Alle verbindingen die koolstof, waterstof 
en zuurstof bevatten en toch veel zuurstof moeten opnemen om te 
ontbinden tot kooldioxide en water zijn geschikte brandstoffen die 
de ademhaling in stand houden. Dit doel is eenzijdig, ik benadruk 
dat het door en door eenzijdig is. 

Volgt een stuk met veel details over stofwisseling en 
weefsels.

<Het is> in principe absurd om te spreken van voedingsstoffen 
die tot taak zouden hebben zuurstof af te voeren uit eiwitten, en 
van ademmiddelen, die door zuurstof te absorberen, het doel zou-
den vervullen om de organen te beschermen tegen de vernietigen-
de kracht van dit element. (…)

Liebig beschouwt volgens Moleschott alleen eiwitten 
als bouwstoffen van het lichaam, maar…

(…) het weefsel van de hersenen en de zenuwen kan niet be-
staan zonder vet. (…) <Eiwitten, vetten, fosforzuurzouten,> alleen 
al deze stoffen samen zijn in staat om de vorm van zenuwvezels 
en zenuwcellen aan te nemen. Zelfs de kleurloze bloedlichaampjes 



25

in het bloed danken hun ontwikkeling aan het vet dat voedsel in 
de bloedsomloop brengt. (…) Het is geen wonder dat Liebig het 
zelf uitspreekt: “Het vet neemt deel aan de vorming van de cellen.” 
Maar hij zou moeten toegeven dat vet juist daarom ook een bouw-
stof is, net zo goed als eiwitten.

Moleschott gaat nader in op de rol van vetten en eiwit-
ten in het organisme en fouten in de benadering van 
Liebig.

Tiende brief.
Ontwikkeling van voedsel in het lichaam van het dier.

Deze brief bespreekt uitvoerig de samenhang tussen 
ademhaling, voeding, spijsvertering als een zuiver che-
misch proces, bloed en weefsels. Moleschott vergelijkt 
de eiwitten in planten met die in dieren; anders dan 
Liebig ziet hij verschillen daartussen. Hij gaat in op de vraag 
of collageen een voedingsstof is en behandelt de verteerbaarheid 
van voedingsstoffen. Hij beschouwt bloed als het product van de 
spijsvertering.

Elfde brief
De as van dieren en mensen

Deze brief gaat diep in op de anorganische bestandde-
len van het leven en wat daarvan overblijft na verbran-
ding; Moleschott sluit af met:

<Het inzicht in de relatie tussen anorganische stoffen en het 
leven belooft een schone toekomst> voor landbouw en geneeskun-
de. Gelet op de meest beslissende feiten kan niet langer worden 
ontkend dat de stoffen die bij de verbranding [van een organisme] 
achterblijven, de zogenaamde asbestanddelen, evenzeer tot het 



26

inwendige geheel en dus tot de vormgevende en soortbepalende 
basis van de weefsels behoren als de stoffen die door de verbran-
ding verdampen. Zonder collageen geen echt bot, maar net zo min 
een echt bot zonder fosforzure kalk, geen kraakbeen zonder natri-
umchloride, of bloed zonder ijzer, geen speeksel zonder kaliumchlo-
ride. De mens is verwekt uit lucht en as. De activiteit van planten 
riep hem tot leven. Het lijk valt uiteen in lucht en as om nieuwe 
krachten in nieuwe vormen via de plantenwereld te ontvouwen.

Twaalfde brief
Afbraak bij het dier

Dit hoofdstuk gaat gedetailleerd in op de chemie van 
afbraakprocessen in het dierlijk – inclusief menselijk 
– lichaam. Zuurstof speelt daarbij een belangrijke rol. 
Weefsels en stoffen in het bloed worden in een lang-
zaam verbrandingsproces afgebroken tot de stoffen 
die onder meer in de urine worden aangetroffen en tot 
kooldioxide. Het menselijk lichaam wordt voortdurend 
opnieuw opgebouwd.

Door de spijsvertering worden de voedingsstoffen omgezet 
in samenstellende delen van het bloed, via zuurstof de lichamen 
van het bloed in weefselvormers, en het is alleen de progressieve 
werking van zuurstof die de afbraak in de weefsels veroorzaakt. De 
essentie van afbraak is de langzame verbranding van vet en eiwit 
en stoffen als collageen. De laatste stadia van verbranding zijn 
koolstofdioxide, water en ureum.

Moleschott beschrijft vervolgens de afbraakprocessen 
die samenhangen met het ouder worden, zoals het fra-
gieler worden van de botten. Hij gaat ervan uit dat de 
opbouw de afbraak niet meer kan bijhouden.

Met de materie neemt de kracht af. Het einde nadert geleidelijk. 
De dood is verzwakking als gevolg van de verarming van de mate-
rie.



27

Dertiende brief
Afbraak in de plant

Van het koolzuur en het water, die een aandeel hebben in de 
vorming van de materie van de plant, worden alle koolstof en alle 
waterstof gebonden, gefixeerd in de plant, zoals men zegt, terwijl 
van het gewicht aan zuurstof dat de hoeveelheden koolzuur en 
water bevatten, meer dan twee derde door de plant wordt vrijge-
geven en uitgeademd. (…) Cellulose en zetmeel, gom en houtpulp, 
kurk en vet en was, het zijn allemaal schakels in de ontwikkeling 
van de organisatie van materie. (…) De langdurige verbranding, die 
afbraak in het lichaam van het dier veroorzaakt, ontbreekt ook niet 
in de plant. (…) Als we echter zuren en basen, kleurstoffen en ethers, 
vluchtige delen en harsen beschouwen als afbraakproducten, ont-
staat hier een nieuw onderscheid, dat planten op een zeer karakte-
ristieke manier met dieren contrasteert. Terwijl het dier alle stoffen 
van verval snel uitscheidt via het bloed (…), ontwikkelt en bewaart 
de plant [ze als] geur- en kleurstoffen in zijn eigen bloei. (…) Zonder 
de gemeenschappelijke bestanddelen van planten, zonder hun 
eiwitten en zetmeel, hun pulp en gom, zou ons leven niet mogelijk 
zijn. Een groot deel van de zoetste sensuele stimuli is gekoppeld 
aan de laagste stadia van ontwikkeling van het plantaardige leven. 
En als we ziek worden, genezen we onszelf met de afbraakproduc-
ten die in de plant blijven hangen. Geen enkel deel van de chemie 
is van groter nut geweest voor de genezer dan de meer gedetail-
leerde studie van de uitwerpselen die zich in de planten hebben 
opgehoopt.

Veertiende brief
De warmte van planten en dieren

(…) Omdat de binnenste delen van ons lichaam, zelfs als het 
buiten vriest, als we maar blijven bewegen, zevenendertig graden 
warmte bezitten, is het duidelijk dat we warmte produceren. De 
vraag is hoe? Degenen die de oorzaak van de vorming en het verval 
van de weefsels kennen, zijn reeds bekend met de belangrijkste 
bron van dierlijke warmte.



28

Moleschott gaat uitgebreid in op de vraag hoe men 
kan vaststellen in welke mate de lichaamswarmte het 
resultaat is van verbrandingsprocessen en van andere 
chemische processen. Daarbij levert hij veel kritiek op 
Liebig. Zijn conclusie is dat er teveel variabelen zijn om 
tot een goede berekening te komen.

<Er is> geen eenvoudige en directe relatie tussen de gegeven 
mate van warmte en de snelheid van de stofwisseling. <Van belang 
is ook warmteverlies door verdamping, straling en oplossing in 
water.> Naast deze processen, die een afname van warmte ver-
oorzaken, is er ook ontbinding <waarbij de hoeveelheid zuurstof 
afneemt.>

Vijftiende brief
De geleidelijke ontwikkeling van de stof

(…) De boer die zijn paard voedt met de haver die hij zelf heeft 
verbouwd, en die de uitscheidingsproducten van het paard als 
meststof aan zijn veld toevoegt, kent de fundamentele kenmerken 
van de kringloop van de materie, evenals de natuuronderzoeker, 
die al zijn waarnemingsvermogen en zijn denken, gevoed door fei-
ten, wijdt aan de studie van de stofwisseling. <Maar wie tevreden 
is met het geloof dat God de wereld regeert> geeft zijn verstand 
en begrip over aan een verre oorzaak, zonder zich zorgen te maken 
over de tussenliggende verbindingen waarmee het veld, de haver, 
de mest, hun uiteindelijke effect produceren. (…) Voor de kringloop 
van de materie, waarnaar ik hierboven verwees, heeft de weten-
schap het hoogste bereikt door dieper door te dringen dan de waar-
neming van mest, veevoer en vee in velden en weiden zou kunnen 
leiden, door op zich te nemen het ontwikkelingsleven van de stof te 
volgen. (…) We hebben de ontwikkeling stap voor stap gevolgd, van 
aarde, lucht en water tot de schepping van de groeiende en den-
kende wezens. De creatieve almacht is de verwantschap van de stof. 
(…) Het leven zelf houdt in dat planten en dieren terugkeren naar 
hun bron. Alles lost op in ammoniak, koolzuur, water en zouten. 
Een retort met koolzuurhoudende ammoniak, kaliumchloride en 
fosforzuur, kalk en magnesiumoxide, ijzer, zwavelzuur en silica is 
conceptueel de perfecte levensgeest voor planten en dieren. Na de 



29

dood is de afbraak een niet minder normale gang van zaken dan 
tijdens het leven. De materie glijdt alleen langs andere stadia naar 
zijn ondergang. Ontbinding is niets anders dan een langzame ver-
branding van organisch materiaal die buiten het levende lichaam 
plaatsvindt. Het is de voortzetting van de ademhaling na de dood. 
Rotting is een langzaam verval. (…) Zwavel en fosfor worden ook uit 
hun organische verbinding gescheurd tijdens verrotting.

Moleschott besteedt uitgebreid aandacht aan proces-
sen van afbraak en rotting en fermentatie. Gisten zijn 
hem bekend, maar hij spreekt hier niet over bacteriën; 
pas in 1859 werd door Pasteur ontdekt dat die de oor-
zaak zijn van rotting.

Op hetzelfde moment is het materiaal echter in staat om de 
drager van nieuw leven te worden. Koolzuur, water, ammoniak 
en zouten gecombineerd, zijn perfecte voedingsmiddelen van de 
plant, die geen speciale toewijding vereisen om eiwitten, suiker 
en vet, planten, dieren en mensen te vormen. (…) De onderzoeker 
is niet tevreden met het kennen van de voltooide vorm zoals die 
bestaat in volwassen planten en dieren. (…) De natuuronderzoeker, 
die zijn taak begrijpt en de leer van het leven beschouwt als de 
chemie en fysica van planten en dieren, onderzoekt op dezelfde 
manier het ontwikkelingsleven van de materie. 

 

Zestiende brief
De stof beheerst de mens

Moleschott laat zien hoezeer onze fysieke toestand 
beïnvloed wordt door van buiten toegevoegde stoffen. 
Als voorbeeld behandelt hij het voor het lichaam on-
misbare keukenzout en vergelijkt hij brood, vlees en 
groenten qua voedingswaarde en verteerbaarheid. Hij 
neemt aanzienlijke verschillen waar, bijvoorbeeld in het 
gehalte aan eiwitten, en bekritiseert daarom Liebigs 
uitspraak dat dierlijk en plantaardig voedsel voor het 
lichaam geen verschil maken. Ook worden de effecten 
van wijn, koffie en thee behandeld.



30

Zo vinden wij dan de verscheidenheid van onze voedingsmid-
delen en de bouw van de spijsverteringsorganen goed in overeen-
stemming met de wijdverbreide gewoonte die de mensen brengt 
tot het gemengde genot van vlees en brood, van fruit en groenten.

Moleschott besluit deze brief op materialistische toon:

De leer van het leven heeft met niets anders te maken dan met 
de chemie en fysica van het levende lichaam.

Zeventiende brief
Kracht en materie [Kraft und Stoff]

Vele wegen leiden naar hetzelfde doel. Daarom dreigt het 
onderzoek steeds op een dwaalspoor te raken als gevraagd wordt, 
met betrekking tot een natuurverschijnsel, waartoe het dient. 
Om dit nadeel te verhullen, neemt men het standpunt in dat de 
natuur altijd de kortste weg neemt. Men herinnerde altijd graag 
aan Boerhaave’s favoriete gezegde dat eenvoud het teken van de 
waarheid is. Hiermee hing de aanname van een wijze inrichting 
van de natuur ten nauwste samen. <Lange tijd> wist de mensheid 
haar weg in het machtige rijk van de natuur met zijn bonte menge-
ling van wetten alleen te vinden door daaraan de onontkoombare 
daden van een persoonlijkheid toe te schrijven, een persoonlijkheid 
die met een menselijk karakter en een verstand, superieur aan dat 
van mensen, zijn activiteiten ontplooit.

(…) Hoe meer de bestrijding <van zulke verouderde denkwijzen> 
veld heeft gewonnen, des te gevaarlijker zijn de talrijke pogingen, 
die desondanks binnensluipen, om aan natuurverschijnselen een 
doel toe te schrijven. (…) Bij Liebig lezen wij dat zowaar, niet als 
terloopse toevoeging, maar als basisgedachte.

Moleschott noemt voorbeelden van doelmatigheids-
voorstellingen bij Liebig en anderen die z.i. tot de 
grootste wetenschappers behoren.

Met zulke doelmatigheidsbegrippen hangt de voorstelling ten 
nauwste samen, dat de eigenschappen van lichamen van buiten-



31

af aan de stof zijn toegevoegd. (…) Wie in alle bewegingen van 
natuurlijke objecten slechts middelen ziet voor het bereiken van 
bepaalde doelen, komt consequent uit bij een bepaalde persoon-
lijkheid die daartoe aan de materie haar eigenschappen verleent. 
Die persoonlijkheid zal dan ook het doel bepalen. (…) Hier houdt 
onderzoek op. Het geloof begint.

Een stof zonder eigenschappen is nooit waargenomen en is 
daarom ook ondenkbaar. (...) De voorstelling van een eigenschap 
[bijvoorbeeld gewicht] zonder stof is totaal onrealistisch. (…) Overal 
waar twee stoffen dicht genoeg bijeen gebracht worden, oefenen 
ze invloed op elkaar uit. <Beweging van deeltjes is dan het gevolg, 
zij het veelal over een onmeetbaar kleine afstand.> In alle geval-
len is het alleen de beweging, waardoor een kracht zich verraadt. 
Kracht kan zich alleen manifesteren door beweging in ruimte en 
tijd. (…) Bij iedere manifestatie van kracht, bij elk effect hoort een 
object. Als ik zeg: zwavelzuur bezit de kracht ijzeroxide op te lossen, 
komt het erop neer dat ijzeroxide oplosbaar is in zwavelzuur.

Hier zien wij dat ‘Kraft’ voor Moleschott niet (geheel) 
hetzelfde is wat wij energie noemen; hij heeft het over 
een eigenschap van de stof, een in de stof besloten ver-
mogen om te bewegen of een beweging teweeg te bren-
gen. Hij kon nog niet weten hoe chemische verbindin-
gen in detail tot stand komen. Hij geeft het voorbeeld 
van waterstof en zuurstof, die eigenschappen hebben 
waardoor ze zich met elkaar kunnen verbinden, en het 
product daarvan, water, dat ook weer eigenschappen 
heeft.

In geen geval komt de eigenschap van buiten. De kracht is geen 
stuwende God, geen van de stoffelijke basis gescheiden wezen 
der dingen. (…) Opmerkelijk genoeg wordt deze stelling door veel 
natuuronderzoekers niet eens vermoed. Nog vaker echter wordt 
ze niet eens begrepen. (…) Zo komt het dat men natuurkundigen, 
scheikundigen, fysiologen over het wezen der dingen hoort haar-
kloven, alsof dat wezen een geest zou zijn, die in de stof verborgen 
heerst, alsof het alleen maar nodig was, dat wezen in een formule 
uit te drukken, om als met een toverstokje elke verschijning van 
het ding te kunnen verklaren. (…) We zullen een dergelijk “wezen”, 
dat de eigenschappen van de stof zou beheersen, later tegenko-
men in de vorm van de levenskracht. (…) Het wezen der dingen is 
de som van hun eigenschappen. En tot die eigenschappen behoort 



32

de kracht. (…) Dan moet met de stof ook de kracht veranderen. Zo 
komen wij tot een nieuwe, niet minder belangrijke uitspraak, dat 
vermenging, vorm en kracht alleen gelijktijdig kunnen veranderen.

Moleschott spreekt vervolgens over allerlei (samen-
gestelde) stoffen en over de overeenkomsten en ver-
schillen daartussen, die te maken hebben met de 
samenstelling uit verschillende bestanddelen en de 
ordeningswijze daarvan. (Verschillen zijn soms alleen 
waarneembaar met gepolariseerd licht, zoals toen Pas-
teur (‘ein genialer Franzose’) aantoonde dat er twee 
verschillende wijnsteenzuren waren, die verder niet van 
elkaar te onderscheiden waren, of door het bestuderen 
van kristalvormen. Daar staat tegenover dat er grote 
verschillen kunnen zijn, zelfs als er maar één bestand-
deel is, denk aan diamant, grafiet en kool.) Vanuit dit 
inzicht behandelt Moleschott vervolgens de verschillen 
tussen organische weefsels en hoe die gerelateerd zijn 
aan de locale grondstoffen.

De oorspronkelijke verscheidenheid aan grondstoffen en hun 
mengsels is al vruchtbaar genoeg in de voortbrenging van de veel-
heid aan vormen, die we op het aardoppervlak bewonderen. Maar 
die vruchtbaarheid wordt oneindig vergroot door de vele verschil-
lende bewegingen die stoffen bij andere stoffen teweeg kunnen 
brengen. <Warmte kan een rol spelen.> Maar de warmte is niet een 
kracht die los staat van de materie en nog minder een stof op zich. 
Wij kennen geen warmte [op zich], alleen warme stoffen, dat wil 
zeggen lichamen waarin de ordening van de kleinste deeltjes in 
een staat van verhoogde beweging verkeert.

Het lijkt alsof warmtestraling hier wordt vergeten, 
maar die komt altijd van warme objecten. Moleschott 
besteedt vervolgens aandacht op de effecten van licht, 
electriciteit en (lucht)druk op chemische processen.

(…) Op allerlei manieren is vastgesteld dat organische en sa-
mengestelde stoffen voortkomen uit anorganische grondstoffen en 
verbindingen. De kracht is een eigenschap van de stof. Een kracht 
die niet aan de stof gebonden zou zijn, die boven de stof zou zwe-



33

ven en zich naar believen met de stof zou kunnen verenigen, is een 
inhoudsloze voorstelling van zaken. De eigenschappen van stikstof, 
koolstof, waterstof en zuurstof, zwavel en fosfor, maken er eeuwig 
deel van uit. Dus kunnen de eigenschappen van de stof ook niet 
veranderen  als die een bestanddel wordt van de samenstelling van 
planten en dieren. De aanname van een bijzondere levenskracht 
is dan ook volkomen zinloos. (…) Het enige fundamentele verschil 
tussen organische en anorganische materie is, dat de organische 
stof een veel complexere samenstelling bezit. Zodra de stof een 
bepaalde mate van complexe vermenging heeft bereikt, ontstaan 
de vorm en de levensfuncties. De instandhouding van de juiste ver-
mengingstoestand via de stofwisseling bepaalt hoe het organisme 
leeft. <Het leven is in staat dingen te doen die in het laboratorium 
niet lukken, zoals de fotosynthese door planten.> Het feit dat een 
organisme verbindingen en ontbindingen realiseert, die we tot nu 
toe niet kunstmatig kunnen nadoen, is er een duidelijk bewijs voor 
dat de gestaagheid van de levende stofwisseling met zijn schijn-
baar geringe middelen opweegt tegen de korte tijd dat energie in 
een laboratoriumexperiment wordt gestoken. Ter verdediging van 
het eigen levenskracht-concept beroept men er zich steeds weer op 
dat wij geen dier of plant kunnen maken. <Maar dat houdt geen 
steek als argument tegen onze verwerping van de levenskracht.> 
Als we licht en warmte en luchtdruk even goed konden beheersen 
als de gewichtsverhoudingen van de stoffen, dan zouden we niet 
alleen veel vaker dan nu in staat zijn, organische verbindingen te 
maken; we zouden dan ook de voorwaarden voor het ontstaan van 
georganiseerde vormen kunnen realiseren. <Onze chemische ken-
nis is daarvoor nog lang niet gedetailleerd genoeg.>

Moleschott bekritiseert vervolgens Liebigs mening dat 
in een organisme, naast de bekende chemisch/fysische 
oorzaken ook andere krachten een rol spelen, dat er 
sprake zou zijn van een ‘höhere Potenzirung’ van be-
paalde elementen door de levensfuncties. Liebig ziet 
zowel verwantschap als verschil tussen zijn ‘levens-
kracht’ en de bekende chemische krachten.

<De levenskracht is een concept> waarmee men alle kanten op 
kan, omdat het door niets reëels bepaald, begrensd en gefundeerd 
is.



34

[Moleschott geeft voorbeelden van hoe Liebig inconse-
quent met dit concept omspringt. Hij noemt het idee 
van de levenskracht een voorbeeld van de menselijke 
neiging om onverklaarde verschijnselen te personifië-
ren. Over dit onderwerp citeert hij enkele pagina’s lang 
Du Bois-Reymond (een Duitse fysioloog en arts), die 
een verrassend moderne kijk had op de begrippen deel-
tjes en krachten.]

Het leven vloeit niet voort uit een bijzondere kracht, het is een 
toestand van de stof. (…) Maar de mens schept alles naar zijn beeld, 
de oorzaak van een verschijnsel zowel als de God die vereert. Pas 
recentelijk is deze kinderlijke behoefte aan personificatie over-
wonnen in de wetenschap en ook in het geloof. Wil men een naam 
hechten aan die Herculische daad, waaraan in onze tijd een groot 
aantal mensen, en onbewust misschien zelfs de hele mensheid, 
werkt, dan is het Ludwig Feuerbach die die daad heeft verricht.

In zijn boek Das Wesen des Christenthums (1841) be-
toogde Feuerbach dat de notie van het opperwezen niet 
meer is dan de projectie naar buiten toe van ‘s mensen 
innerlijke natuur en dat het menselijk organisme niet 
een hoger wezen als de ziel vereist.

Achttiende brief
Het denken

Kraft en Stoff zijn hierna gemakshalve steeds vertaald 
met ‘kracht’ en ‘stof’.

De kracht is een eigenschap van de stof. De kracht is onlosmake-
lijk verbonden met de stof. De kracht is even onsterfelijk als de stof. 
(…)

“<Alles wat in organismen wordt waargenomen en wat ze 
doen, zoals bevruchting, groei en beweging>, zegt Liebig, laat zich 
onderzoeken zonder rekening te houden met de materie of de stof, 



35

waaruit ze bestaan.”
Waarlijk, deze ene uitspraak is voldoende bewijs dat Liebig geen 

fysioloog is. (…) De activiteit van spieren en zenuwen is even zeker 
met hun stoffelijke verscheidenheid verbonden, als het waar is dat 
de spieren volgens Liebigs [eigen] onderzoek niet bestaan zonder 
kalium en de hersenen en zenuwen volgens Frémy en Gobley niet 
zonder fosforhoudend vet. (…)

Moleschott citeert Liebig, die schrijft dat sommige 
schrijvers groei en activiteit van de hersenen ten on-
rechte in verbinding brengen met fosforhoudend vet en 
beweren dat er “zonder fosfor geen denken” is.

Liebig refereert daarmee aan een passage uit mijn ‘Voedings-
leer voor het volk’ (…): “De hersenen kunnen zonder fosforhoudend 
vet niet bestaan, (…) daarom moet geconcludeerd worden dat vlees, 
brood en erwten nodig zijn voor de voeding van de hersenen en dat 
voedingsmiddelen zoals vis en eieren, die kant en klaar fosforhou-
dend vet bevatten, de toevoer van dit speciale bestanddeel naar 
de hersenen moeten vergemakkelijken. Aan het fosforhoudend 
vet is het ontstaan en is derhalve ook de activiteit van de hersenen 
gekoppeld. (…) Dat grote denkers een overvloed aan fosfor zouden 
hebben, laat zich echter niet aannemen. Toch blijft het waar: ohne 
Phosphor kein Gedanke.” (…)

Liebig geeft toe dat het brein de zetel van de denkactiviteit is, 
“dat de activiteiten van het brein verband houden met de materie 
van het brein.” (…) Als de stelling dat samenstelling, vorm en kracht 
noodzakelijkerwijs met elkaar samenhangen (…) ook geldt voor 
het brein, dan moeten onbetwiste stoffelijke veranderingen in het 
brein invloed hebben op het denken. En omgekeerd moet het den-
ken zich weerspiegelen in de stoffelijke toestand van het lichaam.

Moleschott besteedt vervolgens aandacht aan de ana-
tomie van de hersenen en de uitwerking van hersenbe-
schadigingen, bloedingen, ontstekingen, hartaanvallen, 
zuurstofgebrek, koffie, alcohol etc. op denken, gedrag 
en levensfuncties. Hij beschrijft het zenuwstelsel en de 
werking daarvan met elektriciteit (kort voordien ont-
dekt) bij beweging en waarneming.



36

Zintuiglijke indrukken (…) worden als ervaringen (…) door de 
zenuwen naar het ruggenmerg en naar de hersenen geleid. In de 
hersenen dringen de indrukken door tot het bewustzijn. (…) Het 
brein is een verzameling van voor bewegen en voor ervaren be-
stemde vezels. (…) Elektrische stroom veroorzaakt echter altijd een 
chemische verandering in de geleider waar hij doorheenloopt. (…) 
Alle processen van waarneming en beweging gaan derhalve (…) 
gepaard met een chemische verandering van de stof. Kortom: de 
zenuwen geven stoffelijke veranderingen als ervaringen aan de 
hersenen door.

Vervolgens geeft Moleschott voorbeelden van hoe ver-
schilende vormen van hersenactiviteit invloed hebben 
op het lichaam, zoals rood worden bij schaamte. In-
gespannen denken kan hongerig en warmer maken, 
schrijft hij. Zo komt hij bij de kern van het materialisti-
sche denken over de geest:

De gedachte blijkt dus een beweging van de stof te zijn.

Hij spreekt van een onverbrekelijke band tussen de 
bouw en chemie van de hersenen enerzijds en geeste-
lijke activiteit anderzijds en hij koppelt e.e.a. aan wat hij 
gezegd heeft in de tweede brief:

Alle ervaring is zintuiglijk. Aangeboren kennis bestaat niet. (…) 
Er is maar één kennis, namelijk de kennis van de dingen zoals die 
voor ons zijn. Wij ervaren slechts indrukken die dingen maken op 
onze zintuigen. De dingen op zich bestaan slechts door hun eigen-
schappen. Hun eigenschappen zijn hoe ze zich voordoen aan onze 
zintuigen (sind Verhältnisse zu unseren Sinnen). (…) Iedere zintuig-
lijke indruk is een bewegingsfenomeen, dat zich aan de stof van 
onze zenuwen meedeelt. <Dat geldt ook voor de waarneming met 
ogen en oren, die niet onstoffelijk is maar verloopt via de ether en 
de lucht.> (…)

Wat wij denken dat het geval is (unser Urtheil) berust op zin-
tuiglijke waarneming. (…) Het is niet uitgesloten dat de zintuigen 
misleid worden. Belangrijk is, dat het niet het verstand is, maar 
ook weer een zintuig, een andere zintuiglijke waarneming, die de 
zinsbegoocheling corrigeert. (…) Het ene zintuig vult het andere 



37

aan en corrigeert het. (…) Vooral het oefenen van de zintuigen leidt 
tot het juiste Urtheil. Een volmaakte zintuiglijke waarneming is het 
leren kennen van het totaal van de eigenschappen [van een ding] 
met ontwikkelde, volmaakt geoefende, zintuigen. Het totaal van 
alle eigenschappen is het wezen van het ding. (…) Elke eigenschap 
hangt noodzakelijkerwijs samen met alle andere eigenschappen. 
<Zo kunnen wij de dingen in de wereld om ons heen onderscheiden 
en hiërarchisch ordenen in begrippen.> (…) [Zo noemen wij] alles 
wat de stof in beweging brengt, kracht. (…) <Voor een algemeen be-
grip van de stof zijn drie eigenschappen van belang.> De stof heeft 
gewicht, de stof vult de ruimte en de stof kan bewegen. <Als we 
de samenhang tussen de eigenschappen kennen, kan kennis van 
enkele eigenschappen uitsluitsel geven over de andere eigenschap-
pen.> <Hierop> is de hele leer van de chemische analyse gebaseerd. 
(…) <De chemie> is een voortreffelijke leerschool voor het denken, 
die het eenzijdige idealisme overal terechtwijst.

<Uit de waarneming van samenhangen van eigenschappen 
kunnen wetten worden afgeleid.> Nooit en te nimmer is een wet 
bedacht voorafgaand aan een verschijnsel; een wet wordt gevon-
den in een gegeven fenomeen. (…) Overdenken wij de wereld die 
ons door de zintuigen ontsloten wordt, dan creëren wij de Idee. 
Waarlijk is iemand nog een beginner in het denken, die met Liebig 
over de Idee gelooft dat “niemand weet waar die vandaan komt.” 
Zeer terecht heeft Karl Vogt gezegd <”dat alle geestelijke activitei-
ten slechts functies van de hersenmaterie zijn.”> (…) Het denken is 
een beweging, een omzetting van hersenstof. <De geestelijke acti-
viteit is niet los tezien van de hersenen.> Ons denken, onze emoties 
en onze passies worden door zintuiglijke indrukken opgewekt en 
gevoed.

Negentiende brief
De wil

Moleschott bespreekt eerst hoe gedacht pleegt te wor-
den over het verschil tussen dieren en mensen waar het 
gaat om instinct en wil; hij vervolgt:

Voor de lagere niveaus van de wil geeft men toe dat mensen 



38

en dieren die met elkaar gemeen hebben. (…) Tussen mensen en 
dieren was er dan alleen nog het verschil dat de eerstgenoemde 
zich door een hoger niveau van bewustzijn van de laatstgenoemde 
onderscheiden. Maar wat is het bewustzijn? (…) Stoffelijke bewe-
gingen, die in de zenuwen gekoppeld zijn aan elektrische stro-
men, worden in de hersenen als ervaring waargenomen. En deze 
ervaring is zelfgevoel, bewustzijn. <In het onderwijs wordt – met 
verouderde begrippen – gesproken over tegenover elkaar staan van 
een waarnemend ik en externe objecten.> De hele zaak is echter 
zonneklaar als deze niet kunstmatig wordt verduisterd. Het ding 
op zich bestaat slechts mèt, bestaat slechts dóór zijn eigenschap-
pen, door zijn verhouding tot andere dingen, door de indrukken die 
het maakt op mijn zintuigen. De denkende mens is het totaal van 
zijn zintuigen, zoals het ding dat hij waarneemt, het totaal van zijn 
eigenschappen is. Daarom is de kennis van de mens begrensd door 
de zintuigen. Voor andere schepsels gelden andere grenzen. (…) De 
mens mag [daarom] zeggen: het ding op zich is het ding zoals het 
voor mij is. (…) Het zelfbewustzijn is niets anders dan het in staat 
zijn te ervaren hoe de dingen zich tot ons verhouden. (…) Daardoor 
is het eigenlijk al een gegevenheid, dat wij ons ik tegenover de din-
gen stellen. <Het bewustzijn groeit en wordt beter met oefening en 
ervaring, tegelijk met de ontwikkeling van het denken.> 

Zo is ook het bewustzijn een eigenschap van de stof. Het be-
wustzijn zetelt alleen in de hersenen, omdat alleen in de hersenen 
de indruk waarneming wordt. Het bewustzijn valt weg wanneer de 
hersenen geen bloed meer bevatten. (…) Als het ruggenmerg uit-
geschakeld is, lijdt het bewustzijn daar [echter] niet onder. Uit de 
hersenen en het ruggenmerg ontspringen op verschillende plaat-
sen zenuwenbundels, die op zo’n plaats gewoonlijk ofwel op gevoel 
gerichte ofwel beweging activerende vezels bevatten. (…) Indrukken 
die een ervaring teweegbrengen worden vanuit de omtrek van het 
lichaam naar het ruggenmerg en de hersenen geleid. (…) <Een prik-
kel> plant zich voort als een stoffelijke verandering in het inwendi-
ge van een zenuw. <De prikkels dringen deels wel, deels niet tot het 
bewustzijn door. Prikkels kunnen ook door gevoelszenuwen aan 
motorische zenuwen worden doorgegeven.>

Zijn wij ons, voorafgaand aan de beweging, bewust van de 
indruk in onze hersenen, dan noemt men de beweging een wille-
keurige. (…) <Anders is er sprake van onwillekeurige bewegingen, 
zoals wanneer de iris zich vernauwt in het licht. Er zijn ook over-



39

gangsvormen, zoals wanneer we lachen als we gekieteld worden.> 
<Alle bewegingen> zijn gekoppeld aan een verandering van de 
elektrische stroom in spieren en zenuwen. De elektrische stroom 
(…) en zijn verandering ontstaan alleen door stoffelijke veranderin-
gen van de zenuwen, die door prikkels, door zintuiglijke indrukken, 
teweeg gebracht worden. (…) De beweging vloeit niet voort uit een 
zogenaamde vrije wil. De wil is veeleer slechts de noodzakelijke uit-
drukking van een door externe prikkels teweeggebrachte toestand 
van de hersenen. Een vrije wil, een wilsdaad, die onafhankelijk zou 
zijn van het totaal van de invloeden, die op elk moment de mens 
bepalen en ook aan de machtigsten beperkingen opleggen, bestaat 
niet. <Ik wil de bezwaren hiertegen weerleggen en laten zien dat 
een groot deel van de ontwikkelde mensheid deze overtuiging in 
feite met mij deelt.>

De meeste mensen <beseffen niet dat elke zintuigelijke indruk 
een bewegingsverschijnsel is dat aan de hersenen wordt door-
gegeven.> Denken doen wij niet door een wilsdaad. Ons denken 
wordt [bij het opgroeien] geleidelijk opgevoed door onze zintuigen. 
<Onze stemming wordt beïnvloed door zintuiglijke indrukken. 
De omgeving oefent voortdurend invloed op ons uit.> De mens is 
de som van zijn ouders en kinderjuffrouw, van plaats en tijd, van 
lucht en weer, van geluid en licht, van voeding en kleding. Zijn wil 
is het noodzakelijke gevolg van al die oorzaken, gebonden aan een 
natuurwet die wij uit zijn fenomenen herkennen [namelijk dat alle 
geestelijke activiteit gebonden is aan stoffelijke toestanden]. (…)

Het lijkt een vrije wilsbepaling van het hoogste niveau te zijn, 
wanneer een natuuronderzoeker een proef doet. Maar de proef 
komt voort uit een gedachte en de gedachte is een beweging van 
de stof, die zelf het gevolg van een zintuiglijke waarneming is. (…) 
<De menselijke wil is onderworpen aan de oorzakelijkheid.> Daar-
om is het onjuist om, zoals Liebig, te beweren, dat “de morele aard 
van de mens eeuwig onveranderd blijft.” (…) In strijd met zijn eigen 
bewering zegt hij [trouwens] luttele regels verder: “Sinds de ont-
dekking van de zuurstof heeft de beschaafde wereld een omwente-
ling in zeden en gewoonten ervaren.” (…)

De ontwikkeling van de moraal volgt oorzakelijke wetten. (…) De 
machtige wil [van de mensheid] is een noodzakelijk gevolg van de 
rijke kennis [die de mensheid heeft verworven]. <Liebig spreekt ten 
onrechte over behoeften van de mens die uit zijn geestelijke aard 
voortvloeien en over een geest die in zijn uitingen van de natuur-



40

krachten onafhankelijk is.>
Het eerste bezwaar tegen het ontkennen van de vrije wil is 

steeds, dat wanneer dat gebeurt, de begrippen goed en kwaad hun 
betekenis verliezen. Toch is juist tegen dit bezwaar in te brengen, 
dat we de wil als een vaststaand natuurverschijnsel moeten zien. 
(…) Het oordeel of gedrag goed of slecht is blijft variëren, zolang 
de maatstaf toevallig is, dat wil zeggen: aan iets externs ontleend. 
Heeft men eenmaal erkend dat de morele maatstaf in de natuur 
van de mens en nergens anders te zoeken is, (…) dan wordt het oor-
deel over goed en kwaad natuurwetmatig gefundeerd en daardoor 
voor altijd onveranderlijk. Goed is wat, in een gegeven stadium 
van ontwikkeling, voldoet aan de behoeften van de mensheid, aan 
wat de soort nodig heeft. <Slecht is wat tegen de behoeften van de 
soort ingaat.> Individuele slechtheid blijft daarom, net als de hele 
mens, een natuurverschijnsel. <Het is een inzicht dat ons> verge-
vingsgezind stemt jegens elke misdaad, zoals jegens elke fout. (…) 
Alles begrijpen is alles vergeven.

<Rechtsgeleerden verwijten het de natuuronderzoeker die de 
vrije wil weerspreekt, dat daarmee de toerekeningsvatbaarheid 
verloren gaat. Maar als de straf berust op wat de soort nodig heeft 
voor zijn zelfbehoud, doet een milder oordeel geen afbreuk aan de 
toerekening.> Daarom straffen alle wetboeken alleen die vergrij-
pen die een derde schaden. Het recht vloeit voort uit de behoefte. 
Maar omdat de behoefte menselijk is, moet ook de straf menselijk 
blijven. Blijft ze niet menselijk, dan wordt de straf zelf tot misdaad. 
Zo gezien is het ten diepste te betreuren dat er in de moderne tijd 
nog parlementen worden gevonden, die, zij het met een kleine 
meerderheid, tot invoering van de doodstraf besluiten.

Moleschott refereert hier aan een besluit van het parle-
ment van de Duitse deelstaat Hessen uit 1852 tot herin-
voering van de doodstraf.

Zou een staatsman, of meer waarschijnlijk een kamergeleerde, 
met het bezwaar komen, dat wie de vrije wil loochent, niet kan 
streven naar de vrijheid, dan antwoord ik dat een ieder vrij is die 
zich met tevredenheid bewust is van de natuurwetmatigheid van 
zijn bestaan, zijn situatie, zijn behoeften en van wat hij kan doen 
(…). Wie deze natuurwetmatigheid begrepen heeft, weet ook dat hij 
het recht heeft te strijden voor eisen die voortvloeien uit de behoef-



41

ten van de soort. Sterker nog, omdat alleen de vrijheid, die met het 
echt menselijke harmonieert, met natuurwetmatigheid door de 
soort wordt bevochten, staat in elke vrijheidsstrijd om menselijke 
zaken de eindoverwinning over de onderdrukkers vast.

<Nu nog een bezwaar van kleinzielige moraalridders.> Ik roer dit 
het laatst aan, omdat ik er niet omheen kan, het vanuit mijn diep-
ste gevoel te verachten. Het luidt namelijk: “Als je niet aan de vrije 
wil gelooft, stort je dan in zwelgerij en mateloze zinnelijke lust, 
want als natuurverschijnsel draag je geen verantwoordelijkheid.” 
(…) Wat zijn jullie, die zo spreken, anders dan corrupte gecorrum-
peerden, die voor jullie deugd geen ander motief hebben dan de 
hemel aan gene zijde, waaraan jullie je trage lafheid spiegelen, en 
voor jullie moraal geen andere maatstaf hebben dan “ik ben niet 
zoals de ongelovigen.” (…) “Stort je in woest zinsgenot!” Alsof de 
mens dat naar believen zou kunen doen, ook als hem dagelijks de 
drogreden wordt voorgehouden! Omdat botvieren van hartstoch-
ten nooit en te nimmer strookt met de behoeften van de soort, 
kan de aansporing tot wilde bandeloosheid geenszins gebaseerd 
worden op de stelling dat de mens een aan noodzaak gebonden 
natuurverschijnsel is. En als het niettemin af en toe is gebeurd, 
dan spreekt dat net zo min tegen de erkende natuurwaarheid 
<als tegen de waaarde van het christendom spreekt dat monniken 
boetekleden, vasten en kastijding hebben afgeleid uit het hoogste 
gebod van liefde.> De dwaalleer van de genotzucht zou veel minder 
volgelingen vinden, dan priesters van allerlei soorten ongelukkige 
slachtoffers hebben gevonden.

Twintigste brief
Voor het leven

Degene voor wie eenmaal de onlosmakelijke verbondenheid 
van kracht en stof duidelijk is geworden, zó duidelijk dat hij er niet 
meer voor terug kan deinzen om uit die verbondenheid serieuze 
conclusies te trekken, mag niet moe worden om te reageren op de 
tegenwerpingen van mensen, die van mening zijn dat de mensheid 
door het nieuwe wereldbeeld al het verhevene, al het mooie en 
elke poëtische ervaring verliest. Dit bezwaar kan men niet alleen 
verwachten van eenvoudige leken die af en toe klagen over gebrek-



42

kige zintuigen, omdat ze hun waarnemingsvermogen niet hebben 
geoefend, maar net zo vaak van de idealisten, die zich, in tegenstel-
ling tot de realisten, alleen filosofen noemen, omdat ze nog steeds 
op het standpunt staan waarmee ze zijn opgevoed, dat het voor 
hen onmogelijk maakt om [de feiten m.b.t.] de stof en zijn bewe-
gingsverschijnselen te willen erkennen. Met die laatste categorie 
valt natuurlijk nauwelijks te praten, omdat men niemand iets kan 
leren, die niet zover gevorderd is, dat hij leren wil. Gelukkig lijkt het 
erop dat men ziet dat het daardoor dreigende gevaar heel wezen-
lijk afneemt.

(…) Degenen die er oprecht naar streven om de stof te volgen op 
zijn paden en ontwikkelingstrajecten, om de eeuwig samengaande 
migratie van krachten en stoffen te volgen, worden allengs verrijkt 
door de geestelijke betekenis in zelfs het kleinste en onaanzienlijk-
ste deeltje van de stof. Mensen hebben er vaak genoegen in gevon-
den om de encyclopedisten van de vorige eeuw te verwijten dat 
ze de geest verlaagd hadden tot iets stoffelijks. En de tijd ligt niet 
al te ver achter me, waarin ik, in de geest van een bepaalde filoso-
fische school, meende hooghartig op die mensen neer te mogen 
kijken, omdat er een hogere taak te vervullen zou zijn, namelijk om 
het stoffelijke tot geest te verheffen. Maar het verschil was niet zo 
groot. Het valt nu helemaal weg, omdat kracht en geest niet van de 
stof te scheiden zijn.

Is het dan zonder poëzie als onze stoffelijke verrichtingen er 
rechtstreeks door veredeld worden, dat ook het alleronaanzienlijk-
ste geestelijke activiteit en beweging in zich heeft? Of in hoeverre 
is het poëtischer als men zich, met Rudolf Wagner [1805-1864, Duit-
se anatoom en fysioloog, verklaard christen en antimaterialist], een 
onstoffelijke schaduw voorstelt die op de Dag van de Opstanding 
van het Vlees zijn verrotte botten bij elkaar zoekt en het in bederf 
overgegane kleed weer aantrekt, dan wanneer men in de stofwisse-
ling een eeuwige macht van verjonging, een altijd stromende bron 
van krachtig jeugdig leven ziet?

Moleschott schildert opnieuw de kringloop van de stof 
en van leven en dood en vraagt de lezer of het laag bij 
de gronds is om het leven zo te bezien.

(…) Wanneer de kracht de stof is en de stof de kracht is, dan 
wordt het een heilige taak om goed met de stof om te gaan, d.w.z. 



43

de stof in banen te leiden en in samenstellingen bijeen te brengen 
waarin hij op de efficiëntste manier het grootste effect kan hebben. 
En daarin zetelt het almachtige belang dat de natuurwetenschap 
tegenwoordig door onderzoek van de stof verkrijgt. Onze Prome-
theus leert mensen scheikunde, natuurkunde en fysiologie en geeft 
hen daardoor de macht over de elementen, die voortkomt uit een 
door denken en ervaring beheerste wil.

Ook Liebig heeft dit idee - vanuit zijn standpunt - aanvaard als 
hij zegt dat door de vooruitgang die de scheikunde te danken heeft 
aan de ontdekking van de zuurstof “de materiële welvaart van de 
staten meervoudig is verhoogd en het vermogen van elk individu 
dus is toegenomen.”

Hiermee begint een lang Liebig-citaat, waarin de 
bloedsomloop en de economie met elkaar worden 
vergeleken. Liebig pleit daarbij voor een staat waarin 
niemand wordt gehinderd in het vrije gebruik van zijn 
arbeidskracht en hij bekritiseert “barbaarse” staten die 
zichzelf in stand houden met grote legers door ongelijk 
verdeelde belastingheffing die delen van de bevolking 
honger doet lijden en werkt als een permanente ader-
lating.

Vrije en correcte verdeling van kracht en stof, dat is het doel dat 
alle recente [politieke] bewegingen meer of minder openlijk heb-
ben nagestreefd, namelijk de verdeling van de stof, die voor allen 
het werken en door het werken een menswaardig bestaan mogelijk 
maakt, omdat [zoals Liebig zegt] “ieder deel van het organisme een 
natuurlijk recht heeft op het vrijst mogelijke gebruik van zijn ar-
beidskracht.” Zo waar en diepgevoeld deze woorden zijn, zo onwaar 
en onterecht is de beschuldiging die Liebig uit in een andere passa-
ge : “De recente socialistische theorieën willen dat er geen schaduw 
meer is, (…) zonder schaduw zou er natuurlijk overal licht zijn, maar 
ook de dood, zoals in de woestijn van de Sahara.”

Het leven en het individu zouden zeker niet gediend zijn met 
een verdeling die alle schaduwen zou kunnen opheffen, of beter 
gezegd, zo’n verdeling zou de meest onmogelijke van alle on-
mogelijkheden zijn. Zo weinig als twee mensen <in alles> gelijk 
kunnen zijn, zo weinig zou een communistische verdeling, zoals 
Liebig voor ogen heeft, zelfs maar een half uur lang mogelijk zijn. 



44

(…) Volgens het socialisme is de sociale behoefte van de toekomst 
die van de werkenden van deze wereld, wàt dichters, geleerden en 
conservatieve bezitters daar ook tegen inbrengen. En dat het geen 
ijdele waanvoorstelling is die ons de vervulling van deze toekomst 
belooft, (…) wordt eenvoudigweg gewaarborgd door het onweer-
legbare feit dat de kracht volgt op de stof. Daarom moet men zich 
ervoor hoeden het bijvoeglijk naamwoord “socialistisch” tot een 
sleutelwoord voor roofzuchtige irrationaliteit te maken. (…) Het 
leven vraagt om arbeid, arbeid vraagt om stof.

Moleschott heeft het hier uiteraard over voeding.

En het is zeker de allerbeste verrijking die het leven te danken 
heeft aan de chemie dat we elke dag beter leren in te zien welke 
stof bij welk werk hoort.

Hier volgt een uiteenzetting over de voor het leven zo 
waardevolle fosforhoudende stoffen in de botten die 
verloren gaan door mensen te begraven.

<Als zulke stoffen> in ongebreidelde overvloed op onze kerkho-
ven liggen om alleen de wormen en het gras van nut te zijn, terwijl 
ze zonder werk en bijna zonder kosten teruggevoerd zouden kun-
nen worden in de kringloop van het leven, waarom moeten we dan 
de traditie hooghouden van permanente kerkhoven (…)?

Hier volgt een uiteenzetting over de voor het leven zo 
waardevolle fosforhoudende stoffen in de botten die 
verloren gaan door mensen te begraven.

(…) Helemaal wenselijk zou het mij echter lijken, als de [maat-
schappelijke] verhoudingen het mogelijk zouden maken, terug te 
keren tot de historische gewoonte, die onbetwist veel poëtischer 
was. Als wij onze doden zouden kunnen verbranden, zouden we de 
lucht verrijken met kooldioxide en ammoniak en de as (…) zou onze 
heidegrond in vruchtbare akkers veranderen.

Het kan niet anders, ook zullen wij het zelf niet beleven, <dat het 
begraven ooit met dezelfde ogen zal worden bekeken als het in de 
grond verstoppen van geld in plaats van er rente van te trekken.>



45

Moleschott citeert Liebig uitgebreid over het effect van 
vruchtbaar maken van de bodem.

En toch verspillen wij dagelijks <stoffen> die zeer terecht als de 
belangrijkste weefselvormers voor het zaad van graan en erwten 
en voor de lichamen van dieren en mensen worden beschouwd. 
Men denke echter niet dat het altijd goed is als iets uit de eeuwige 
kringloop zonder meer aan de mens wordt gegeven.

Hier volgt een uiteenzetting over hoe zemelen meer 
gluten en vet bevatten dan meel en daarom volgens di-
verse deskundigen goed in het brood kunnen worden 
meegebakken.

Vanuit het eenzijdige standpunt van de chemicus is deze op-
vatting zeker gerechtvaardigd. Het staat buiten kijf dat de zemelen 
meer eiwitachtige substantie, meer vet en meer zouten bevatten 
als gebuild meel. (…) Maar vanuit het gezichtspunt van het leven 
is tegen het enkel gebruiken van ongebuild meel een belangrijk 
bezwaar op te werpen: brood, dat is gebakken van ongebuild meel, 
is vanwege zijn grotere gehalte aan bijna onoplosbare cellulose 
alleen door een krachtige spijsvertering goed te verwerken. De 
cellulose verdwijnt onopgelost met de uitwerpselen en, wat erger 
is, bij kwetsbare mensen, bij vrouwen, kinderen, bejaarden, (…) 
veroorzaakt irritatie van de slijmhuid van de darm door de cellulo-
se heel gemakkelijk diarree. Enkel gebruiken van ongebuild meel 
is dus geenszins onschadelijk. (…) Als we [daarentegen] de zeme-
len als afval aan de dieren geven, wordt geen korreltje van de stof 
verkwist; (..) wij krijgen de stof als vlees en melk met rente terug 
(…). Door eiwitten, vezels en vetten wordt de arm direct gestaald en 
worden de hersenen versterkt. (…) De zwakke spijsvertering van een 
bejaarde is net zo min in staat zemelen, als kooldioxide, ammoniak 
en water te gebruiken voor de vorming van het bloed.

Moleschott zet nogmaals uiteen dat het het beste is om 
de zemelen aan de dieren te geven; in tijden van (hon-
gers)nood moet het oordeel wel anders zijn en moet de 
voedingswaarde van de zemelen benut worden, schrijft 
hij. Hij vergelijkt vervolgens aardappelen met andere 
levensmiddelen, zoals rijst en bananen, wat betreft het 



46

gehalte aan ‘vetvormers’ en eiwitten. Maar er zijn bete-
re voedingsmiddelen:

(…) Erwten, bonen en linzen bevatten bijna evenveel eiwit (legu-
mine) als ons bloed, ze bevatten twee tot drie keer meer vetvormers 
dan legumine, en bloedzouten in overvloedige hoeveelheden. On-
danks de hogere prijs en de duurdere bereidingswijze zijn erwten, 
bonen en linzen [door hun hoge voedingswaarde] goedkoper dan 
aardappelen. Ze zijn in staat om goed gemengd bloed te produce-
ren en de hersenen en spieren te versterken. Aardappelen kunnen 
dit niet. (…) Wie veertien dagen van letterlijk niets anders dan 
aardappelen leeft, zal niet meer in staat zijn om zijn aardappelen 
te verdienen.

Volgt een uiteenzetting over een wetenschappelijke dis-
cussie over hoe veel koffiedrinken kan leiden tot minder 
uitscheiding van ureum en daardoor tot een verminder-
de behoefte aan eiwitten. Moleschott concludeert dat 
men koffie niet kan gebruiken om op voeding te bespa-
ren. Daarvoor zijn alleen voedzame levensmiddelen 
geschikt.

(…) Het moet dus gezien worden als verstandig voor de werkge-
ver en als een recht van de arbeider dat in de voeding geen gebrek 
is aan vlees en goed brood. Toen de arbeiders in de smederijen van 
het departement Tarn alleen plantaardig voedsel kregen, vielen ze 
gemiddeld vijftien dagen per jaar uit door honger en ziekte. Toen 
in 1833 door Talabot vlees als een substantieel deel van de voeding 
werd geïntroduceerd, verbeterde de gezondheidstoestand zodanig, 
dat een arbeider, in plaats van vijftien, gemiddeld slechts nog drie 
dagen per jaar uitviel.

(…) Het verdient dan ook de meest dankbare erkenning dat 
Liebig door zijn prachtige onderzoek m.b.t. vlees zo nadrukkelijk 
de aandacht van alle mensenvrienden heeft gericht op de door 
Parmentier en Proust aanbevolen bereiding van een goed vleesex-
tract. Het zal daarmee mogelijk zijn om een deel van de voordelen 
van vlees te verkrijgen, zelfs wanneer de prijs van vlees maakt dat 
de arbeider het moet vervangen door brandewijn.



47

Moleschott citeert Liebig over gebieden, vooral in Ame-
rika, waar vleesextract goedkoop te vervaardigen is. 
Ook schrijft hij over koeken met vleesextract (Gallert) 
die in de 18e eeuw bij de Engelse marine werden ver-
strekt.

In Texas, waar vlees ook erg goedkoop is, heeft Gail Borden [die 
ook de uitvinder was van gecondenseerde melk] recent een fabriek 
van [lang houdbare] vleesbeschuit opgericht. (…) Klaarblijkelijk is 
dit een voedingsmiddel dat in hoge mate de voordelen van vlees en 
brood in zich verenigt. (..) Het is duidelijk dat de wetenschap nog 
tot niet te voorziene prestaties in staat is om armoede te voorko-
men door een juiste verdeling van de stof.

Als voorbeeld noemt Moleschott de gunstige werking 
van een soort kunstmest uit de kalk en calciumsulfide 
die overblijven bij de productie van soda.

Deze moderne benutting van wetenschappelijke kennis voor 
het leven is onbetwistbaar een van de machtigste ondersteunin-
gen die men het zedelijk leven kan geven. In onze vorming moet 
het respect voor het eigendom omgekeerd evenredig zijn aan de 
behoefte die een individu tot diefstal aanzet. (…) Verdelingen, die 
erop uit zijn alle verschillen te elimineren, zijn [echter] onzinnig en 
dwaas, omdat de diepste aard van de mens ze onmogelijk maakt. 
En wat tegen die aard ingaat, is vanzelfsprekend ook in strijd 
met de eisen die de staat aan de arbeid stelt. Maar ook een meer 
verstandige verdeling van het bezit (…) is alleen heel geleidelijk te 
realiseren door veranderingen in het erfrecht. (…) De wetenschap 
echter kan direct effect hebben, als zij de moed bezit (…) om haar 
inzichten in het leven geldend te maken.

Op zichzelf is armoede slechts een gebrek aan stof, dat gerela-
teerd is aan een gebrek aan geld. Het gebrek aan geld is in zeke-
re zin bijzaak. Want het is de mooiste conclusie die wij kunnen 
trekken uit de onsterfelijkheid van de stof en de eeuwige kringloop 
van het aan de stof gebonden leven, dat er geen tekort aan stof kan 
zijn, om planten, dieren en mensen in leven te houden. De aarde is 
schatrijk aan de organische stoffen, die wij niet kunnen missen als 
middelen voor de organisatie van de materie. (…)

Is het niet een noodzakelijke conclusie dat de wetenschap 
ertoe moet komen [de mensen] een verdeling van de stof te leren, 



48

waarbij armoede in de zin van een onbevredigde behoefte onmo-
gelijk wordt? <De stoffen daarvoor zijn in de aarde en in de eeuwi-
ge kringloop van het leven ruim voorhanden.> (…) Daarom is het 
ook de heiligste plicht van de onderzoekers, dat ze akkers, bloed, 
stenen, planten en dieren onderzoeken, om de verhoudingen van 
de verdeling steeds beter te leren waarderen. Niets mag ons daarbij 
ontmoedigen. (…) De juiste verdeling van de stof, die moet gij doce-
ren! (…) De natuuronderzoekers spelen de actiefste rol als het gaat 
om de sociale kwestie, die zich gewapenderhand wel als behoefte 
manifesteert, zich als publiek probleem verraadt, maar zich nooit 
en te nimmer laat oplossen. (…) De kennis is een onoverwinnelijke 
macht, de macht van de vrede. Kennis is niet slechts de hoogste 
beloning maar ook het sterkste fundament voor een menswaardig 
bestaan.

* * * * *


